
 
Jean Fallot

Sfruttamento, inquinamento, guerra 
Scienza di classe



Nella collana Ecologia politica Orthotes Editrice pubblica esclusivamente 
testi scientifici valutati e approvati dal Comitato scientifico-editoriale. 

I volumi sono sottoposti a peer review.

Titolo originale: Exploitation pollution guerre
Manoscritto: 1974, Paris
Copyright © 2025 Orthotes, Napoli
Trad. dal francese di Neva Maffii, Lucia Martini, Ettore Tibaldi
isbn 978-88-9314-483-4

Orthotes Editrice
www.orthotes.com



5

Giovanni Ormesi* e Alessandro Picone**

Introduzione

Nel rileggere, a cinquant’anni di distanza1, Sfruttamento, in-
quinamento, guerra2, un dato salta subito all’occhio: si tratta 

di un testo che risulta “infiammato” dalla prospettiva di una società 
alternativa, intesa non come vacua enunciazione di un’utopia impos-
sibile da realizzare, né tanto meno come profezia di un destino im-
minente, ma come obiettivo verso il quale bisogna orientare fin da 
subito, nella consapevolezza delle grandi difficoltà oggettive e sogget-
tive da superare, la propria azione culturale e politica. In confronto, 
non c’è dubbio che questa sia un’era di attese più limitate. Mentre il 
passato appare come una raccolta di tragedie o di sconfitte, il futuro, 
da promessa, è diventato una minaccia: più che prefigurare il mondo 
emancipato, delinea quello delle catastrofi ecologiche annunciate.

Per molti versi, il testo di Fallot pare provenire dall’altro versante 
di una frattura temporale, ed è anzitutto con questo scarto temporale 
che chi vi si approccia oggi è chiamato a fare i conti e a riflettere. 
Una distanza che non riguarda meramente una trasformazione nella 
tonalità emotiva generale, il passaggio da un futuro radioso a uno mi-
naccioso. Lo stesso Fallot, d’altronde, aveva bene in vista una critica 
delle illusioni del “principio speranza” in nome delle minacce che già 
gravavano sul suo presente e che tormentano il nostro. Piuttosto, a un 
livello culturale più profondo, la sua riflessione rinvia a una differente 
costellazione storica, sociale e ideologica.

1  Il libro è stato scritto, in francese, nel 1974, per poi essere pubblicato – soltanto 
in italiano – due anni dopo.

2  J. Fallot, Sfruttamento, inquinamento, guerra. Scienza di classe, Bertani, Verona 
1976.

*   Giovanni Ormesi studia Medicina e Chirurgia presso La Sapienza Università 
di Roma. È tra i membri fondatori di Scienza di Classe e del capitolo italiano di 
Science for the People.

**  Alessandro Picone è dottorando in Studi Politici presso La Sapienza Univer-
sità di Roma. È tra i membri fondatori di Scienza di Classe e del capitolo italiano di 
Science for the People.



6          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

Per recuperare questa riflessione e afferrarne il significato appare uti-
le, quindi, fornire alcuni elementi di contesto, provando a rivelarne i 
processi generativi e di sviluppo in rapporto al momento e alla situa-
zione particolari in cui è emersa, affinché si possa così valutare il suo 
possibile contributo al nostro tempo e la forza critica del suo pensiero 
possa operare sulle questioni contemporanee, pur nella consapevolezza 
della trasformazione dei contesti storici di riferimento e degli orizzonti 
di senso. È in questo esercizio, come ha osservato Fredric Jameson, che 
risiede la dimensione propriamente politica dell’ermeneutica: fornire «i 
mezzi per restare in contatto con le sorgenti dell’energia rivoluzionaria 
in un periodo di ristagno, per conservare, a livello sotterraneo, il concet-
to di libertà durante le epoche geologiche di repressione»3.

Inscrivere la traiettoria delle ricerche di Fallot nel suo contesto sto-
rico, presentando alcuni tratti che caratterizzano la dinamica interna 
delle sue riflessioni, aiuta non solo a spiegarne le evoluzioni interne 
e l’impegno che le animano, ma anche a delineare un orizzonte che 
mostri, nelle diversità temporali e di situazione, in che misura e in 
quali modi esse interpellino il nostro presente estremo.

1. La scienza in questione negli anni ’60 e ’70

Per quanto siano spesso e forse anche troppo idealizzati, gli anni 
’60 e ’70 hanno rappresentato un periodo di profondi fermenti 

sociali e politici, in cui si esaminarono con forza le questioni fonda-
mentali e si compilò un’ambiziosa agenda per le scelte di civiltà. In un 
momento economicamente favorevole, segnato da speranza e rabbia, 
tutto fu messo in discussione: il lavoro, l’educazione, la famiglia, la 
cura, l’amore, la ragione, la pazzia, la scienza, la tecnologia, il progres-
so. Gilles Deleuze e Félix Guattari si riferirono a questa congiuntura 
in termini inequivocabili: «È stato un fenomeno di veggenza, come se 
tutt’a un tratto una società vedesse quel che contiene di intollerabile e 
vedesse inoltre la possibilità di qualcosa d’altro»4.

3  F. Jameson, Marxism and Form. Twentieth-Century Dialectical Theories of Lite-
rature, Princeton University Press, New Jersey 1971; trad. it. a cura di R. Piovesan e 
M. Zorino, Marxismo e forma. Teorie dialettiche della letteratura nel XX secolo, Liguori, 
Napoli 1975, p. 101.

4  G. Deleuze – F. Guattari, Mai ’68 n’a pas eu lieu, «Les nouvelles littéraires» 
3-9 mai 1984, pp. 75-76; trad. it. a cura di D. Borca, G. Delezue, Due regimi di folli 
e altri scritti. Testi e interviste 1975-1995, Einaudi, Torino 2010, p. 188.



Introduzione          7

Il clima psico-politico di quegli anni risulta segnato da una palpa-
bile energia critica ed eversiva che raggiunse il suo apice nel Sessantot-
to, in un movimento globale che avviatosi fin dal primo quinquennio 
dei ’60 sfidò l’assetto della società a ogni livello, riuscendo a imporre 
riforme fondamentali che trasformarono profondamente il tessuto 
sociale e politico di molti Paesi. In Italia, ad esempio, il Sessantotto 
anticipò le successive lotte operaie e civili, dando luogo a conquiste 
significative come lo Statuto dei Lavoratori, il Sistema Sanitario Na-
zionale e leggi avanzate sui diritti civili, ponendo le basi per quelle sul 
divorzio, sull’aborto e sull’abolizione dei manicomi che arriveranno 
proprio negli anni ’70.

In linea con questo slancio di messa in discussione complessiva di 
tutti i poteri, tra la fine degli anni ’60 e l’inizio degli anni ’70 emerse 
una critica politica delle forme della pratica scientifica e della respon-
sabilità sociale di scienziate e scienziati che contribuì al rinnovamento 
delle forme di attivismo e delle concezioni dei rapporti tra ricerca 
e società. L’ondata di mobilitazione ebbe un forte riflesso anche nel 
mondo scientifico, che vide maturare e sedimentare una critica della 
sua azione anche tra operatrici e operatori con la fioritura di mol-
te iniziative editoriali: Science for the People (1969-1989) negli Stati 
Uniti; Science for People (1972-1989) e Undercurrents (1972-1984) 
in Inghilterra; Survivre (1970-1975), Labo-contestation (1970-1972) e 
Impascience (1975-1977) in Francia; Sapere (1974), Rosso Vivo (1973-
1974), Medicina Democratica (1977), Testi e contesti (1979) e Scienza 
Esperienza (1983) in Italia5.

5  Science for People in Inghilterra era l’organo di pubblicazione della British So-
ciety for Social Responsibility in Science, con evidenti orientamenti socialisti. Science 
for the People negli Stati Uniti nasce sulla scia della critica pacifista contro la parteci-
pazione delle istituzioni scientifiche alla guerra del Vietnam. I gruppi all’origine di 
Survivre, Labo-contestation e Impascience sono impegnati nelle lotte dell’epoca contro 
le gerarchie nei laboratori, i legami tra scienza e guerra, l’alienazione degli operatori 
scientifici, le disuguaglianze di genere, l’iperspecializzazione dei compiti, le possibi-
lità di un’altra pratica scientifica e alternative tecnologiche. La rivista Survivre (poi 
rinominata Survivre… et vivre), fondata a Montréal nel 1970 da un gruppo di scien-
ziati riuniti attorno al matematico Alexandre Grothendieck, si distingue per i suoi 
accenti ecologici, libertari e tecno-critici. La rivista Sapere, in particolare a partire dal 
cambio di direzione con Giulio Maccacaro, inaugura una serie radicalmente nuova 
intrecciando profondamente i temi della salute in fabbrica, i disastri ambientali, il 
problema della medicina, del nucleare, della ricerca scientifica e tecnologica, e anche 
della storia critica della scienza.



8          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

Il dibattito sul nucleare degli anni ’60, che ha anticipato l’emer-
gere prepotente della questione ambientale, contribuì fortemente 
all’erosione della fiducia nel progresso tecnico illimitato, benefico e 
sempre controllabile. Il crescente sviluppo delle tecnologie belliche, 
dalla devastazione atomica del Giappone alle sofisticate tattiche chi-
mico-biologiche impiegate in Vietnam, pose all’ordine del giorno la 
questione dell’intreccio tra scienza e guerra, sollevando direttamente 
domande sull’impatto sociale della ricerca scientifica. Di fronte alla 
compromissione di quasi tutte le discipline scientifiche (fisica, chi-
mica, microelettronica, ecc.), che trovavano nel Vietnam un campo 
di sperimentazione a grandezza naturale, l’attivismo cominciò a in-
terrogare la scienza sulle sue responsabilità, mettendo sotto accusa il 
complesso scientifico-militare-industriale.

Questa ventata di rinnovamento aprì spazi e interessi creando le 
condizioni per l’affermazione di nuovi punti di vista, in particola-
re sulla cosiddetta non neutralità della scienza e la sua responsabilità 
sociale. Nel campo politico della sinistra si articolò così un nuovo 
orientamento critico verso la scienza e la tecnologia, rompendo con la 
concezione dominante sul ruolo trainante delle forze produttive che 
le concepiva come neutrali rispetto ai rapporti di produzione e garanti 
di un percorso di emancipazione collettiva. Ne derivò un rinnova-
mento teorico che mirava a recuperare e risemantizzare le categorie 
del marxismo e della critica dell’economia politica all’interno di una 
radicale messa in discussione delle fondamenta del modo di produ-
zione capitalistico.

Fu in questo quadro che Fallot, pur restando in parte ai margini, si 
distinse come interprete originale di una rinnovata visione sul rappor-
to tra scienza e società, proponendo un orizzonte problematico che 
contribuì a riempire di contenuti specifici il tema della non neutralità.

2. Il percorso di ricerca di Jean Fallot

Jean Fallot nasce ad Argenteuil, in Francia, nel 1912. Dopo un 
periodo trascorso in Italia, dove insegna negli atenei di Bari, 

Bologna e Messina, trascorre cinque anni a Parigi come attaché au 
Centre National de la Recherche scientifique. Nel 1967 ottiene con pie-
no successo il Doctorat d’Etat con una tesi dal titolo Pouvoir et morale, 
discussa alla Sorbona il 2 dicembre 1967 con Vladimir Jankélévitch 
come relatore e Paul Ricœur nella commissione. Due anni dopo, nel 



Introduzione          9

1969, diviene direttore del Centrum Cywilizacji Francuskiej i Studiów 
Frankofońskich [Centro per la Civiltà francese e gli studi francofoni] 
a Varsavia. Dal 1970 al 1974 insegna all’Università del Saarland, a 
Saarbrücken, ottenendo poi la cattedra di filosofia all’Università di 
Nizza nel 19756.

In una lettera all’amico Sebastiano Timpanaro Jr. (il quale, riferen-
dosi a Fallot in un saggio del 31 gennaio 1973, lo definiva «il più serio 
e originale filosofo marxista che abbia oggi la Francia»7) confidava: 
«Il mio sviluppo intellettuale – e non solo intellettuale – ha sempre 
proceduto a spirale (come le leggi di Vico!)»8. Anche il suo contatto 
e impegno con il marxismo sembra seguire lo stesso motivo a spirale 
ascendente. «Divenuto comunista sul piano della azione politica (e di 
una più generale “scelta morale”) prima di approfondire il marxismo 
in sede teorica», ancora a Timpanaro confessava di aver scoperto Marx 
soltanto nel 1959, e che «dal 1959 al 1965 non feci quasi nient’altro 
che leggere Marx»9. Questo periodo si colloca tra l’avvenuta stesura di 
Prestiges de la science10, l’allontanamento dal Parti Communiste Français 
nel 1964 e la stesura di Marx et le machinisme11, che è la prima delle 
sue opere teoreticamente più mature. Nella stessa lettera, affermava di 
essere giunto al marxismo innanzitutto per chiarire a sé stesso alcuni 
problemi di natura scientifica: «Intravidi che la risposta ai problemi 
che la scienza mi aveva posto si trovava nella teoria di Marx».

Per comprendere quali siano le questioni, e quindi individuare il 
punto di partenza del suo interesse per la materia, conviene andare a 
Prestiges de la science. Si tratta di un saggio che può essere letto come 

6  Fallot scompare a Roma nel 1992: «Gli ultimi anni della sua vita – scrive Seba-
stiano Timpanaro – sono stati di sempre più disperato isolamento» (S. Timpanaro, Sul 
materialismo, terza edizione riveduta e ampliata, Unicopli, Milano 1997, p. XXXIII).

7  S. Timpanaro, Karl Korsch e la filosofia di Lenin, «Belfagor» XXVIII, 1, 
31/1/1973, pp. 1-27; ora in Id., Il Verde e il Rosso. Scritti militanti, 1966-2000, a cura 
di L. Cortesi, Odradek, Roma 2001, p. 76, nota 28.

8  J. Fallot, lettera a Sebastiano Timpanaro, citata in S. Timpanaro, Presenta-
zione, in J. Fallot, Il piacere e la morte nella filosofia di Epicuro, Einaudi, Torino 1977 
(edizione rivista e ampliata), p. XXI.

9  Ivi, p. XX.
10  J. Fallot, Prestiges de la science, Éditions de la Baconnière, Neuchâtel 1960.
11  J. Fallot, Marx et le machinisme, Éditions Cujas, Paris 1966; trad. it. a cura 

di M. Pantani, Marx e la questione delle macchine, La Nuova Italia, Firenze 1971 [ora 
ripubblicato nella collana Ecologia Politica di Orthotes Editrice, con una nuova intro-
duzione a firma di Gianmarco Peterlongo (2024)].



10          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

un tentativo di catturare lo spirito di un’epoca attraverso la discus-
sione critica di alcune espressioni storiche che ne riassumono i moti-
vi dominanti. L’indagine riguarda i rapporti tra morale e produzioni 
scientifiche per come essi si sono configurati nelle circostanze tecno-
logiche del XX secolo, di cui la bomba atomica rappresenta l’epitome, 
il punto d’approdo dell’ipertrofia della tecnica che apre a «un’epoca 
di distruzione collettiva e quasi universale»12. I fenomeni con cui si 
confronta sono parte dello scenario che si apre dopo la Seconda guerra 
mondiale, segnato da un incremento straordinario – sia in termini 
intensivi che estensivi – della potenza tecnica, ormai capace di alterare 
processi che vanno ben oltre i confini territoriali e che minacciano, in 
virtù dei loro effetti cumulativi, la distruzione delle condizioni fon-
damentali della vita. Si tratta, cioè, dei fattori determinanti di quello 
stadio della storia planetaria che ha inizio intorno al 1945 e che ormai 
siamo soliti definire Grande Accelerazione13.

In questa fase, la critica di Fallot si sostanzia in una condanna ine-
quivocabile della scienza: «Senza ragione, ignara dei fini che persegue, 
dei principi su cui si fonda, […] porta a mostri atomici»14. Puntando il 
dito direttamente contro gli scienziati, colpevoli di mettere in pericolo 
la civiltà umana attraverso la produzione di strumenti di distruzione, 
e di giustificare un tale operato con l’appello alla sacralità del progres-
so tecno-scientifico, Fallot avanza la proposta di «una politica contro 
la scienza, una via di accordo politico tra uomini e popoli per rifiutare 
la scienza, scoraggiare coloro che la incoraggiano, smantellare i suoi 
mezzi e i suoi processi, ottenere un oblio collettivo delle invenzioni, 
e poi risolvere i nostri conflitti come possiamo, ma senza di essa»15.

L’obiettivo di Fallot è dare un fondamento teorico alle richieste 
provenienti dai movimenti per il disarmo nucleare, di vietare gli espe-
rimenti nucleari e la fabbricazione di determinate armi. Interpretando 
il problema della guerra anzitutto come un problema di armamenti, 
vale a dire di invenzione e produzione di mezzi scientifici di distru-

12  J. Fallot, Prestiges de la science, cit., p. 98.
13  Cfr. W. Steffen – P. Crutzen – J.R. McNeill, The Anthropocene: Are Hu-

mans Now Overwhelming the Great Forces of Nature?, «Ambio» 36 (2007), 8, pp. 614-
621; W. Steffen – W. Broadgate – L. Deutsch – O. Gaffney – C. Ludwig, The 
Trajectory of the Anthropocene: The Great Acceleration, «The Anthropocene Review» 2 
(2015), 1, pp. 81-98.

14  J. Fallot, Prestiges de la science, cit., p. 272.
15  Ivi, pp. 95-96.



Introduzione          11

zione, propone una politica del disarmo che, nel quadro tracciato nel 
testo, si presenta come il primo passo, urgente e necessario, di un più 
generale processo di messa al bando della scienza stessa:

Che cosa significa se non scoraggiare la scienza stessa, e che abbia-
mo finalmente capito che è nel progresso e nei suoi risultati che risiede 
il pericolo maggiore? [Si tratta di] pensare in modo un po’ più coerente 
ciò che tutti percepiscono, e di mostrare che la strada che stiamo co-
minciando a percorrere è quella giusta, che è giusto attaccare la scienza, 
gli scienziati che la servono, i governi che la incoraggiano.16

Negli anni che lo separano da Sfruttamento, inquinamento, guerra, 
Fallot va gradualmente componendo un quadro teorico che non si 
limita più alla sola denuncia della direzione mortale dello sviluppo 
tecno-scientifico, ma mira a una comprensione integrale della gene-
si e dell’assetto di questa scienza, nonché dell’ideologia che l’accom-
pagna, non soltanto per ricostruirne le motivazioni materiali quanto 
per recuperare pure uno spazio di manovra per il cambiamento. Lo 
attestano i libri pubblicati in questa fase (Marx et le machinisme del 
196617, Pouvoir et morale del 196718, e Lutte de classe et morale mar-
xiste del 196919). Da un punto di vista metodologico, Fallot si sposta 
quindi dall’opposizione a un determinismo tecnologico che appare 
autonomo e caratterizzato da una sorta di inevitabilità fatale, alla cri-
tica dell’invenzione, dello sviluppo e dell’applicazione della grande 
tecnologia nell’interesse della razionalità capitalistica e del movimento 
del capitale finanziario.

Con Marx et le machinisme, primo frutto di quel lavoro di appro-
fondimento della teoria marxiana che lo impegnò dal ’59 al ’65, oggi 
considerato un classico negli studi marxiani sulla storia della tecno-
logia20, Fallot tende a liberare Marx da certi schemi dottrinari che ne 

16  Ivi, p. 106.
17  J. Fallot, Marx et le machinisme, cit. [ora ripubblicato nella collana Ecologia 

Politica di Orthotes Editrice, con una nuova introduzione a firma di Gianmarco Pe-
terlongo (2024)].

18  J. Fallot, Pouvir et morale, Anthropos, Paris 1967.
19  J. Fallot, Lutte de classe et morale marxiste, Antoine Brognard, Paris 1969; trad. 

it. a cura di F. Arcangeli, Lotta di classe e morale marxista, Bertani Editore, Verona 1972.
20  F. Raimondi, Marx and Darwin. Technology and Anthropology, in M. Battisti-

ni, E. Cappuccilli, M. Ricciardi (eds.), Global Marx. History and Critique of the Social 
Movement in the World Market, Brill, Boston 2023, p. 102.



12          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

avevano fatto l’apologeta del progresso tecnico-scientifico legandolo 
a una visione relativamente neutrale della scienza che, pur soggetta 
al capitale, sarebbe intrinsecamente progressista, sia sul piano econo-
mico, come chiave del dispiegamento delle forze produttive, sia su 
quello ideologico, come garante ultimo di una concezione razionale 
ed emancipatrice del mondo. In questo approfondimento dell’analisi 
marxiana, la problematica della scienza nel suo rapporto organico con 
la guerra resta centrale, assumendo una dimensione critica ancor più 
incisiva alla luce delle crescenti mobilitazioni contro la Guerra del 
Vietnam, che denunciavano come la nuova dimensione tecnologica 
dell’aggressione fosse tale da riproporre in termini nuovi e più virulen-
ti il problema dei rapporti tra lavoro scientifico e utilizzazione bellica 
delle scoperte e dei ritrovati tecnici, cioè il problema delle responsa-
bilità della scienza, nonché quello delle sue conseguenze per la vita 
in generale, in termini di compromissione irreparabile della biosfera 
dovuta all’inquinamento militare.

Tuttavia, Fallot s’impegna ora ad approfondire i fondamenti di 
una critica più dettagliata della scienza nelle sue condizioni oggettive, 
dando alla sua analisi una forma più sistematica. Ciò vuol dire anzi-
tutto articolare una critica scientifica – nel senso marxista del termi-
ne – della scienza capitalistica, ossia «conforme all’analisi critica delle 
condizioni sociali di produzione storicamente date, e non scaturente 
da principi formali»21. Vuol dire considerare che i prodotti scientifici 
non sono il risultato del progresso naturale della scienza, di un pro-
cesso extra-materialistico-storico, ma dello sviluppo della scienza in 
condizioni sociali determinate della produzione e del pensiero, che ne 
condizionano gli obiettivi, gli effetti e le modalità di funzionamen-
to. Ciò che il materialismo storico apporta alla critica della scienza è 
anzitutto l’importanza del richiamo alle condizioni oggettive del fare 
scientifico: «Il principio del materialismo storico applicato alla scienza 
è che non c’è condizione assoluta della scienza, ma c’è la scienza nelle 
condizioni capitaliste della produzione – secondo i rapporti sociali 
della produzione capitalista»22.

Prende corpo, quindi, l’evidenza che siano i rapporti sociali di 
produzione a fungere da matrice delle funzioni e degli effetti della 
scienza, accanto a quella, ancor più fondamentale, che la situazione 

21  J. Fallot, Marx e la questione delle macchine, cit., p. 24.
22  Ivi, pp. 158-159.



Introduzione          13

epistemica e tecno-scientifica della società capitalista sia plasmata dal 
conflitto tra capitale e lavoro. Nel prestigio dei prodotti della scienza 
si scopre così il prestigio del plusvalore: «La società borghese è domi-
nata dalla macchina nella misura in cui lo è dal plusvalore»23.

In Marx, Fallot ritrova «una teoria metodica, logica, completa del-
la scienza»24, che ne rileva tre caratteri fondamentali: la scienza è forza 
produttiva, potenza del lavoro e potenza intellettuale della produzio-
ne. Se questi caratteri appartengono alla scienza in sé, nel modo di 
produzione capitalistico essa, da forza produttiva del lavoro (potenza 
del lavoro o potenza intellettuale della produzione), appare come for-
za produttiva del capitale. Questa confusione tra scienza-per-la-produ-
zione e scienza-per-il-plusvalore costituisce «la contraddizione centrale 
della scienza in regime capitalista»25.

3. La concezione storico-materialistica della scienza

Raccogliendo e rinnovando il materialismo storico all’interno di 
una radicale messa in discussione delle interpretazioni tecno-

logiste dello sviluppo delle forze produttive, Fallot mostra come Marx 
abbia definito non solo i tratti distintivi della scienza nel capitalismo, 
ma anche le ragioni per cui tali caratteristiche abbiano potuto favori-
re il suo sviluppo26. La concezione storico-materialistica della scienza 
parte dalla triplice definizione che Marx ne dà. Repetita juvant: forza 
produttiva, potenza del lavoro e potenza intellettuale della produzione.

Queste tre dimensioni, che rientrano nella definizione generale 
della scienza considerata astrattamente, entro il capitalismo assumono 
una forma particolare. La scienza come forza produttiva, vale a dire 
la macchina come mezzo scientifico di produzione, è sviluppata dal 
capitalismo perché permette la crescita del capitale fisso27. La scien-
za come potenza del lavoro (laddove il termine “potenza” dev’essere 
inteso nella sua accezione matematica di “esponente” e “moltiplica-
tore”), poi, è ciò che permette di aumentare il rendimento ed eleva-
re il coefficiente di produttività del lavoro, assurgendo a mezzo del 

23  Ivi, p. 174.
24  Ivi, p. 23.
25  Ivi, p. 133.
26  La posizione di Fallot è in questo vicina al Raniero Panzieri di Sull’uso capitali-

stico delle macchine, in «Quaderni rossi» n. 1, 30 settembre 1961, pp. 53-72.
27  J. Fallot, Marx e la questione delle macchine, cit., pp. 77-83.



14          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

plusvalore relativo28. Infine, la definizione della scienza come potenza 
intellettuale della produzione si riferisce all’intelligenza integrata nel 
processo produttivo: non si limita al fatto che la scienza è all’origine 
della macchina, ma comprende anche il ruolo attivo che la macchina, 
quale manifestazione concreta delle conoscenze scientifiche, esercita 
all’interno della produzione. Le macchine, infatti, non sono sempli-
ci strumenti passivi, bensì rappresentano un’estensione materiale del 
“cervello umano”, diventando vere e proprie forze intellettuali che 
operano autonomamente nel contesto produttivo. Tuttavia, nel siste-
ma capitalistico, questa potenza intellettuale, per sua natura collettiva, 
viene sottratta ai lavoratori, alienata dal loro controllo e subordinata 
alle logiche del capitale29.

La ragione essenziale per la quale queste proprietà generali della 
scienza hanno contribuito allo sviluppo del capitalismo risiede nella 
forma specifica di quel rapporto sociale di produzione che, secondo la 
legge fondamentale della teoria marxista della lotta di classe a livello 
economico, è fondato sull’estrazione del plusvalore dal lavoro libero.

Forza produttiva, potenza intellettuale della produzione, poten-
za del lavoro produttore: solo mantenendo ferme queste definizioni 
si può comprendere la critica della scienza capitalistica da parte di 
Fallot. Se per Marx, come riporta l’epigrafe a Sfruttamento, inquina-
mento, guerra, non può esistere una base distinta per la vita e una per 
la scienza30, e se alla base della vita sociale ci sono i rapporti sociali di 
produzione di classe, ne deriva che ogni scienza è “scienza di classe”, 
nella misura in cui lo è la stessa vita sociale.

In un saggio dal titolo Marx e la scienza, tradotto nel 1983 e 
raccolto nella rivista «Paradigmi»31, Fallot preciserà le quattro dina-
miche fondamentali che definiscono il rapporto della scienza capita-
listica con la natura, il lavoro, la vita e la verità, rispettivamente nel-
le modalità del dominio, dello sfruttamento, dell’esclusione e della 
contraddizione32.

28  Ivi, pp. 83-98.
29  Ivi, pp 98-116.
30  «Un’altra base per la vita, un’altra base per la scienza, è fin da principio una 

menzogna» (K. Marx, Manoscritti economico-filosofici del 1844, Feltrinelli, Milano 
2018, p. 119).

31  J. Fallot, Marx e la scienza, «Paradigmi. Rivista di critica filosofica» 1, n. 3, 
settembre-dicembre 1983, pp. 545-557.

32  Ivi, p. 555.



Introduzione          15

1. Il rapporto tra scienza capitalistica e natura è un rapporto di 
dominio: la ricerca scientifica è orientata al controllo e allo sfrutta-
mento delle risorse naturali per scopi economici, piuttosto che verso 
la comprensione e la salvaguardia dell’ambiente.

2. Il rapporto tra la scienza capitalistica e il lavoro è un rapporto di 
sfruttamento: mezzo di lavoro, la scienza è diventata il mezzo del plu-
svalore, sviluppata per accrescere la produttività e ottimizzare i proces-
si produttivi. È questa produttività che, con l’obiettivo di generare un 
sempre maggiore plusvalore, inquina e rovina la natura e conduce al 
sovra-sfruttamento delle risorse umane, alla loro alienazione, insieme 
alla distruzione della natura.

3. Il rapporto tra scienza e vita è un rapporto di esclusione: svilup-
pare la scienza entro il capitalismo, per il perseguimento del profitto 
e della crescita economica, vuol dire «condannare la vita»33 – che è, 
per quanto riguarda l’umano, tanto natura quanto società. Escluden-
do dimensioni cruciali della vita umana come la salute, l’istruzione 
e il benessere sociale, ciò contribuisce a perpetuare disuguaglianze e 
ingiustizie nella società e a minacciare la sopravvivenza di altre forme 
di vita non umane.

4. Il rapporto tra scienza e verità (e verità della scienza) è un rap-
porto di contraddizione: se, da un lato, la scienza capitalistica è – nella 
sua realtà materiale – uno strumento fondamentale del processo pro-
duttivo, nella misura in cui contribuisce alla creazione e all’ottimizza-
zione di tecnologie utili all’accumulazione di capitale, dall’altro questa 
stessa materialità – la sua verità – è proprio ciò che è negato dall’idea 
di una “scienza pura”, che tende a presentarla come un dominio di 
razionalità oggettiva, distaccata dai contesti economici e politici in cui 
è inserita, e come uno strumento neutrale del progresso della società.

Dominio della natura, sfruttamento del lavoro, condanna della 
vita e distorsione della verità: sono queste le quattro dinamiche fonda-
mentali della scienza capitalistica nei suoi rapporti con la produzione 
che Fallot rintraccia recuperando il pensiero marxiano, il quale non 
solo offre suggestioni metodologiche, ma permette anche di compren-
dere in profondità il rapporto antagonistico tra accumulazione capita-
listica e natura. Lungi dall’accordarsi alla vita, nel senso più generale 
di condizioni fondamentali di esistenza, la scienza capitalistica non fa 
che danneggiarla attraverso i suoi effetti, come forza produttiva svi-

33  Ibidem.



16          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

luppata dal capitale (effetti di distruzione e di inquinamento), e i suoi 
mezzi (la forza lavoro-merce). La ragione di ciò è che il suo progresso 
è sottomesso alla legge dell’interesse, allo sviluppo dell’industria, qua-
lunque essa sia, come mezzo del plusvalore relativo. Concentrandosi 
esclusivamente sulla razionalità del mezzo di produzione e ignorando 
i suoi effetti materiali e sociali, essa impone una visione distorta del 
rapporto tra il soggetto della produzione (le classi a confronto), il suo 
oggetto (la natura) e i suoi risultati (i prodotti). In questa visione, la 
scienza non si presenta come un rapporto diretto con la natura e i beni 
in quanto utili, ma piuttosto come un processo volto alla trasforma-
zione della materia naturale in merce.

Questa concezione astratta, fondata sull’erronea convinzione che 
il valore della merce e la ricchezza dipendano principalmente dallo 
scambio di merci nel mercato, piuttosto che dalla reale utilità o ne-
cessità dei beni prodotti, nasconde la realtà materiale sottostante e 
giustifica la continua necessità di accumulazione del capitale. Una 
visione distorta, sostenuta dalla tendenza capitalista a trasformare in 
merce ogni aspetto della vita, inclusa la natura stessa, che la dialettica 
marxista consente di smascherare.

4. L’eco-marxismo epicureo

Nello stesso anno in cui John Passmore scriveva, in un’opera 
fino a oggi considerata come l’esordio della filosofia dell’e-

cologia e dell’etica ambientale, che «niente può essere più distruttivo 
per l’ecologia della dottrina hegeliana-marxista»34, Jean Fallot stava 
completando il testo che qui presentiamo, in cui è articolata, con rigo-
re, la tesi opposta: soltanto una concezione rigorosamente dialettico-
materialistica dei rapporti della società con la natura e della natura 
con la società, distante da una sua riduzione a ideologia del dominio 
della natura e «del valore quasi ideale della produzione»35, è in gra-
do di cogliere il problema ecologico in maniera politicamente – oltre 
che epistemologicamente – sensata. Già in Prestiges de la science Fallot 
aveva posto, seppur marginalmente, la questione delle deformazioni 

34  J. Passmore, Man’s Responsibility for Nature: Ecological Problems and Western 
Traditions, Scribner, New York 1974; trad. it. La nostra responsabilità per la natura, 
Feltrinelli, Roma 1991, p. 194.

35  J. Fallot, Marx e la questione delle macchine, cit., p. 194.



Introduzione          17

“produttiviste” del marxismo e della confusione tra progresso scien-
tifico e progresso sociale36. Qui, per opporsi all’idolatria della scienza 
che s’era infiltrata anche in molti spazi di sinistra, richiamava l’impor-
tanza del materialismo epicureo, secondo cui i progressi della scienza 
vanno valutati in funzione dei bisogni della nostra specie.

Nonostante Fallot abbia poi preso le distanze da Prestiges, ricono-
scendone i limiti nel considerare la scienza come un assoluto, indi-
pendente dai rapporti sociali di produzione, e nel non vedere che «il 
non-materialismo (il rifiuto del pensiero materialista da parte delle 
ideologie attuali del capitale) non fa che riflettere questo modo di 
sfruttamento»37, è possibile individuare una certa continuità di fon-
do nell’enfasi sull’importanza del materialismo epicureo, che sarà una 
costante nelle sue riflessioni. Se ne Il piacere e la morte nella filosofia 
di Epicuro si era confrontato direttamente con l’epicureismo, enfatiz-
zandone la dimensione edonista e sensista38, in Prestiges il materiali-
smo epicureo faceva da contraltare al culto di una scienza dimentica 
del mondo materiale e insensibile alla vita: «Una filosofia materialista 
come l’epicureismo difende la base materiale del mondo, la realtà fi-
sica dell’uomo, e d’altra parte mostra l’inutilità di ciò che la scienza 
offre […]. Rispettando la materia [essa] rispetta nello stesso tempo la 
vita, in tutte le sue forme»39.

In Marx e la questione delle macchine il legame tra Epicuro e Marx 
trova una prima articolazione esplicita, ancorché allusiva, laddove, 
sviluppando la concezione marxiana del rapporto tra plusvalore rela-
tivo (che ha il suo limite nel tempo di lavoro necessario) e plusvalore 
assoluto (il cui problema è invece quello del limite della giornata di 
lavoro), Fallot scrive: «La dialettica marxista è una dialettica del li-
mite e dell’illimitato, apeiron peiras; l’idea del limite è per essa tanto 
importante quanto per il materialismo antico più sviluppato, quello 
d’Epicuro»40. È in un paragrafo di Scienza della lotta di classe, inti-
tolato “L’edonismo antico e moderno e i bisogni delle masse”, che 
Fallot elabora con decisione un quadro per una possibile convergen-
za tra il materialismo epicureo e quello marxista. Qui, l’innesto tra 

36  J. Fallot, Prestiges de la science, cit., p. 159.
37  Infra, p. 164.
38  Cfr. J. Fallot, Il piacere e la morte nella filosofia di Epicuro, cit., in particolare 

pp. 70-79.
39  J. Fallot, Prestiges de la science, cit., p. 263.
40  J. Fallot, Marx e la questione delle macchine, cit., p. 174.



18          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

Epicuro e Marx approda a una teoria della produzione sociale, dal 
chiaro valore ecologico, secondo cui essa deve soddisfare due principi: 
l’unione della società con la natura e il piacere attraverso la soddisfa-
zione dei bisogni naturali di tutte e tutti. Se l’epicureismo, muovendo 
da una concezione astratta della natura umana, aveva già affermato 
questi principi, il marxismo li ritrova a partire da una visione storico-
dialettica dell’essere sociale dell’umano (definito dai suoi rapporti di 
produzione con gli altri e con la natura di cui è parte). Il materialismo 
epicureo, orientato alla soddisfazione dei bisogni naturali e necessari 
e all’unità tra società e natura, assume così una dimensione storica, 
rendendo la stessa nozione di natura inseparabile da quella di rappor-
to sociale di produzione. I principi dell’edonismo epicureo possono 
essere quindi raggiunti «a partire da altre premesse, che danno ad essi 
un significato rivoluzionario»: la soddisfazione «dei bisogni naturali di 
tutti, e prima di tutto dei produttori: l’edonismo proletario»41.

Non è dunque questione di “marxistizzare Epicuro”42 né, tanto 
meno, di “epicureizzare Marx”, ma di recuperare e riattivare “a partire da 
altre premesse” un aspetto del pensiero epicureo che, agli occhi di Fal-
lot, riveste un’importanza cruciale nel materialismo dialettico. Si tratta 
di insistere sul motivo dell’animalità dell’umano, sul «senso dei bisogni, 
essenzialmente fisici e biologici, degli esseri viventi presenti e futuri»43, 
il che equivale a riconoscere «l’importanza del carattere materialista del 
marxismo, del rispetto della materia e di tutta la base materiale […] 
della vita»44. La sostanza critica del marxismo epicureo di Fallot consiste 
precisamente nel sottolineare il peso della natura, con tutto ciò che ne 
deriva in termini esistenziali e politici, oltre a quello della storia.

Qui il legame con Sebastiano Timpanaro trova un ulteriore pun-
to di saldatura nello specifico contributo di entrambi a «rimettere in 
primo piano l’importanza della natura, dell’oggettività e del condi-
zionamento biologico»45. Emergono così i tratti di un originale ideale 

41  J. Fallot, Scienza della lotta di classe, cit., p. 85. Questa dimensione del pen-
siero di Fallot è stata analizzata e valorizzata da Andrea Cavalletti in Classe, Bollati 
Boringhieri, Torino 2009, pp. 88-90, 103-104.

42  L’espressione è di Timpanaro, Presentazione, in J. Fallot, Il piacere e la morte 
nella filosofia di Epicuro, cit., p. XXVII.

43  Infra, p. 79.
44  Ivi, p. 125.
45  M. Cingoli, Premessa, in Id. (a cura di), Per Sebastiano Timpanaro, «Quaderni 

materialisti» 11/12, anno 2012-2013, p. 10; cfr. S. Timpanaro, Sul materialismo, cit.



Introduzione          19

ontologico di materialismo, come consapevolezza della priorità della 
natura e dei condizionamenti oggettivi e soggettivi degli agenti storici, 
come «negazione dell’antropocentrismo e come ricollocazione della 
vita storica del genere umano all’interno della più ampia vita natu-
rale, con tutte le finitudini e le datità»46. Ciò vuol dire riformulare il 
principio del “primato della pratica”, evitando le sue distorsioni socio-
centriche e affermando di contro il

primato del materialismo nell’unità del materialismo-dialettico. È 
sempre quello della condizione materiale dei soggetti della produzio-
ne e delle loro sofferenze reali, e dell’esistenza materiale del mondo e 
della natura, oggetto di questa produzione – il suo sviluppo, a partire 
dalla materialità dei rapporti di produzione, o ciò che essi implicano 
di antagonismo di classe tra sfruttatori e sfruttati, tra gli sfruttatori e 
la natura.47

È proprio l’intensa e appassionata riflessione materialistico-edoni-
stica sui temi della fragilità umana e del rispetto della materia come 
fondamento della vita a far sì che il marxismo di Fallot possa accogliere 
una profonda apertura alla questione ecologica, giungendo a sostenere 
che l’ecologia non è semplicemente compatibile con un marxismo 
rivoluzionario, ma è piuttosto il suo indispensabile complemento: 
«La critica dell’ecologia capitalistica, analisi dell’impoverimento e del 
“martirologio” della natura, completa quella dell’economia capitalista, 
analisi dell’impoverimento e della degradazione fisica e mentale del 
produttore»48.

In questa prospettiva, come ha recentemente notato Serge Au-
dier49, può essere considerato a buon diritto uno dei precursori della 
scuola della “frattura metabolica” (Metabolic Rift) di John Bellamy 
Foster e Paul Burkett, e pertanto merita un posto di rilievo nella gene-
alogia del cosiddetto “eco-marxismo”50. Con Foster e Burkett, Fallot 

46  R. Finelli, Il marxismo di Sebastiano Timpanaro tra «natura prima» e «natura 
seconda», in M. Cingoli (a cura di), Per Sebastiano Timpanaro, cit., p. 36.

47  J. Fallot, Scienza della lotta di classe, cit., pp. 107-108.
48  Infra, p. 115.
49  S. Audier, L’âge productiviste: Hégémonie prométhéenne, brèches et alternatives 

écologiques, La Découverte, Paris 2019, p. 147.
50  Per un’analisi delle varie correnti dell’eco-marxismo cfr. J.N. Bergamo, Mar-

xismo ed ecologia. Origine e sviluppo di un dibattito globale, Ombre Corte, Verona 
2022.



20          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

condivide la critica del rapporto antagonistico tra accumulazione ca-
pitalistica e natura, insieme allo sforzo di riscoprire il contributo dei 
due padri del comunismo al pensiero ecologico, mostrando la possi-
bilità di una dimensione ecologista direttamente intrecciata al cuore 
della critica marxiana dell’economia politica51. Nella consapevolezza 
dello scarto temporale che separa dall’epoca di Marx, rileggendo la sua 
teoria del valore è possibile dedurre una coerente dimensione ecolo-
gica in grado di identificare il rapporto profondamente antagonistico 
tra crescita capitalistica e natura:

Marx […] non era un profeta […] ma egli ha definito la con-
traddizione del modo di produzione capitalistico tra lo sviluppo della 
produzione […] e l’impoverimento (e anche la rovina) dei produttori 
e quindi l’impoverimento (e anche la distruzione) del suolo che è la 
base della produzione agricola.52

Sottolineando la centralità dell’analisi marxiana del ricambio or-
ganico e della frattura tra sistemi sociali e natura, si comprenderebbe 
il carattere antiecologico del modello di crescita e del funzionamento 
del capitalismo, incapace di regolare e governare i flussi di scambio 
con la natura. L’inquinamento è così inteso come conseguenza neces-
saria della specificità del modo capitalistico di organizzare il legame 
tra società e natura, un fenomeno la cui occorrenza è sistematica-
mente correlata ad esso, in un’operazione teorica che è la base per 
articolare una visione della società a venire nei termini di un progetto 
volto a ripristinare il metabolismo sociale e naturale già gravemente 
distorto.

Individuando nel rapporto tra umanità (come essere sociale) e na-
tura un punto cruciale per estendere all’analisi dell’ecologia il metodo 
storico materialista che Marx aveva sviluppato per la critica dell’eco-
nomia politica, è possibile cogliere il conflitto che attraversa la realtà 
socio-economica e lo squilibrio tra quest’utlima e le sue basi naturali, 
rompendo con qualsiasi visione consensuale dello sviluppo dei pro-

51  Le fonti da cui Fallot attinge sono, in particolare, la Dialettica della natura 
di Engels, il primo volume del Capitale, la Critica del programma di Gotha e il terzo 
volume del Capitale, che egli definisce come «una specie di testamento ecologico del 
materialismo di Marx» (Scienza della lotta di classe, cit., p. 80, e infra, p. 115).

52  Infra, p. 123.



Introduzione          21

cessi sociali. È questo sguardo critico che permette di smascherare ciò 
che Dario Paccino definiva “imbroglio ecologico”53, quella retorica 
universalizzante che spoglia l’ecologismo della sua carica polemica e 
distoglie l’attenzione dalle responsabilità specifiche del capitalismo 
proponendo un’astratta armonia con la natura senza riferimenti con-
creti ai rapporti di sfruttamento. Un dispositivo il cui «procedimento 
costante», nelle parole di Fallot, «è quello dell’amalgama. Non vi sono 
né sfruttatori, né sfruttati, non classi sociali né differenze di classe. È 
un tutto unico»54. Su questo “imbroglio” si sostiene l’ambientalismo 
liberale, con i suoi cataloghi di ricette tecnologiche, esortazioni morali 
per le consumatrici e i consumatori e parole vuote lontane dalle lotte 
reali, che rendono l’ecologia un’ulteriore opportunità di profitto, un 
“business” della sostenibilità funzionale alla riproduzione dello status 
quo e del suo spirito sempre più incline a divorare il futuro55.

Diventa quindi essenziale riportare al centro del dibattito l’elemen-
to sociale e storico, la dimensione conflittuale, e impedire che venga 
messo in ombra da una ecologia del sistema che diventa “imbroglio” 
quando viene intesa come una scienza pura, separata dai processi di 
produzione e dai conflitti sociali che essi generano, risultando così 
«avulsa dalla struttura economica che l’ha imposta come problema 
sociale di fondo»56. Una risposta efficace a questa minaccia richiede 
una combinazione di ecologismo e marxismo, che medi il verde con il 
rosso: «Per salvare la natura, base della produzione, si può contare sol-
tanto sul cambiamento dei rapporti sociali di produzione»57. Per Fal-
lot, come per Paccino, con questa impostazione l’ambientalismo (di 
classe) non si esaurisce semplicemente nella protezione di un’astrat-
ta natura, ma reclama un cambiamento radicale della produzione e, 

53  D. Paccino, L’imbroglio ecologico. L’ideologia della natura, Einaudi, Torino 
1972; nuova edizione Ombre Corte, Verona 2021. Su Dario Paccino si veda G. Aval-
lone – S. Paccino (a cura di), L’ecologia politica di Dario Paccino, Ombre Corte, 
Verona 2024.

54  J. Fallot, Scienza della lotta di classe, cit., p. 152.
55  È questa la grammatica alla base della formula tipica della “transizione ecologi-

ca dall’alto”: «Una specie (simultaneamente “vittima” e “carnefice”: homo sapiens), un 
obiettivo (ampiamente condiviso: la riduzione delle emissioni di gas a effetto serra), 
una strategia politica (nell’interesse di tutte e tutti: “dare un prezzo alla natura”)» (P. 
Imperatore – E. Leonardi, L’era della giustizia climatica. Prospettive politiche per una 
transizione ecologica dal basso, Orthotes, Napoli 2023, p. 150).

56  D. Paccino, L’imbroglio ecologico. L’ideologia della natura, cit., p. 127.
57  Infra, p. 172.



22          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

individuando concretamente nel profitto capitalistico la radice dello 
sfruttamento sia dell’umano che delle risorse ecologiche, alimenta una 
progettualità di trasformazione della società e del modo di produrre:

Il riconoscimento della natura […] nello sviluppo della produ-
zione […] passa per il riconoscimento dell’interesse dei produttori, 
quello del loro benessere e dell’armonia della loro vita come mezzi 
e scopo di ciò che essi producono. E ciò per la semplice ragione che 
ciò che riporta la società umana al suo fondamento materialista è 
il carattere vitale, materiale, della natura individuale degli uomini, 
questo carattere concreto, oggettivamente e biologicamente animale, 
vegetale e perfino minerale, mentre lo sviluppo della produzione sot-
to il capitalismo ha uno scopo ideale, astratto dall’animalità umana 
(da quella degli stessi egemoni) e dai suoi bisogni fondamentali.58

5. Una scienza nuova

Come dimostra chiaramente l’affermarsi dell’ecologia, anche 
nella sua forma capitalistica, la scienza per Fallot non si limita 

a elaborare nuove tecnologie che aumentano le forze produttive-di-
struttive, bensì essa può contribuire anche a mettere in luce la crisi del 
capitalismo, quando ne dimostra l’irrazionalità ed evidenzia le fratture 
nel processo socio-metabolico che ne conseguono, le quali richiedono 
la realizzazione di una diversa forma di organizzazione concreta del 
rapporto tra gli esseri umani e la natura.

A questo livello, è la stessa scienza capitalistica a criticare il capi-
talismo, giacché «i fatti così come sono condannano sempre più il 
sistema»59, sebbene in modo ancora parziale. Di qui la necessità di un 
radicale spostamento della prospettiva, che replica il «doppio movi-
mento – epistemologico, ideologico e politico»60 compiuto da Marx 
nei confronti dell’economia politica volgare del suo tempo. Fallot, in-
fatti, individua nell’ecologia un’utile descrizione delle «condizioni di 
equilibrio, anzi un discorso sullo squilibrio necessario, e che va neces-
sariamente aumentando, tra la crescita capitalistica e le basi naturali 

58  Ivi, p. 185.
59  J. Fallot, Scienza della lotta di classe, cit., p. 149.
60  L’espressione è di Enrico Donaggio e Peter Kammerer, Postfazione, in K. 

Marx, Manoscritti economico-filosofici del 1844, cit., p. 241.



Introduzione          23

del mezzo – ciò che essa chiama ambiente – di questa crescita»61. Tut-
tavia, come l’economia politica volgare restava, per Marx, ferma alle 
apparenze superficiali, incapace di storicizzare le proprie categorie, 
così l’ecologia volgare, per Fallot, non riesce a cogliere la contraddi-
zione fondamentale del sistema, nella misura in cui non può «rivelare 
il legame fra l’inquinamento della natura e lo sfruttamento dell’uomo 
[né] vedere il sistema stesso dietro le sue conseguenze»62.

Il confronto con la scienza del sistema ha quindi un carattere 
ambivalente: se da un lato l’ecologia è considerata come un’espres-
sione teorica della società capitalista nel suo rapporto con la natu-
ra, «come descrizione, condotta spesso con serietà e competenza, 
dell’antagonismo nel mondo fisico, fisiologico, biologico e medico 
del sistema di produzione capitalistico con la natura»63, dall’altro 
essa è accusata di fornire un’immagine globalmente mistificata. Si 
tratta, in altri termini, di una scienza razionale, ma irragionevole 
che, mentre sul piano descrittivo può rivelarsi un’utile alleata, va 
combattuta a livello normativo: «Tutte le sue analisi possono essere 
giuste e utili per i rivoluzionari per ciò che contengono di descrittivo 
[…] ma queste analisi non possono spingersi più in là»64. Pertanto, 
non si tratta di rifiutare e negare il contenuto di verità della scienza 
del sistema, bensì di assimilare e rielaborare i risultati raggiunti cri-
ticandone la ragione di classe.

Nel corso delle sue ricerche, Fallot inizia gradualmente a riflettere 
anche sulle possibilità di sviluppare una pratica scientifica comple-
tamente diversa da quella irretita nel complesso militare-industriale-
accademico, in antitesi sia nel metodo che nel fine alla scienza capi-
talistica. Lo sviluppo della scienza per il plusvalore è la forma della 
scienza sotto il capitalismo, da cui derivano tanto lo sviluppo all’infi-
nito dell’industria quanto la rottura di tutti i suoi legami con la vita, 
la natura, i bisogni delle masse. Al contrario, per Fallot è su questi 
legami che si fonderà la ragion d’essere di una scienza nuova, che non 
s’identificherà nel progresso o nel dominio della natura, ma sarà «vera-
mente scienza», assimilando e rielaborando i diversi perfezionamenti 
delle scienze del passato in conformità alle nuove relazioni sociali e 

61  Infra, p. 136.
62  Ivi, p. 162.
63  Ivi, p. 136.
64  Ivi, p. 139.



24          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

produttive65. Non sarà incoraggiata la scienza in generale, ma solo le 
scienze utili per il soggetto e il fine umano della conoscenza66. Questa 
scienza continuerà a essere forza di lavoro, potenza di lavoro produt-
tivo e forza intellettuale della produzione, ma lo farà trasformandosi 
profondamente nella sua forma. Il suo rapporto con la produzione 
sarà ridefinito: non si limiterà a incrementarne il rendimento, ma 
contribuirà ad alleggerire le condizioni del lavoro produttivo (del sog-
getto sociale della produzione), includendo sia l’attività intellettuale 
sia quella manuale, riducendo gradualmente la loro distanza sociale. Il 
suo fine sociale sarà la soddisfazione dei bisogni delle masse e l’armo-
nizzazione tra società e natura, favorita dall’integrazione progressiva 
tra scienze fisiche e sociali. In altri termini, la nuova scienza renderà 
possibile proprio ciò che la scienza capitalistica, con i suoi risultati 
produttivi, ostacola.

Nel presentare al pubblico italiano la figura di Fallot, Timpanaro 
colse un interessante parallelo, in termini di prospettiva e di metodo, 
tra L’imbroglio ecologico di Paccino e Sfruttamento, inquinamento, guer-
ra di Fallot – edito, del resto, con un’introduzione di Paccino:

Laddove in Paccino prevale l’appassionata denuncia di un siste-
ma disumano tendente al suicidio dell’umanità e dei grotteschi sforzi 
degli “ecologi del sistema” per conciliare l’inconciliabile (denuncia 
basata su una vastissima e implacabile documentazione) in Fallot pre-
vale l’esigenza teorica di dimostrare il legame necessario tra quelle 
che egli chiama “le tre teste del capitale” (appunto lo sfruttamento, 
l’inquinamento e la guerra).67

Precisando, poi, che «anche nel libro di Fallot la teoria è sempre 
concepita in vista dell’azione rivoluzionaria»68. Per Fallot, infatti, ap-
proccio scientifico e critico-rivoluzionario sono «come la testa e la 
coda del serpente che rappresentano l’infinito nell’iconografia dei 

65  Ivi, p. 257.
66  Ivi, p. 258.
67  S. Timpanaro, Presentazione, in J. Fallot, Il piacere e la morte nella filosofia 

di Epicuro, cit., p. XIV, nota 2. In un saggio per «Belfagor» del 30 novembre 1987, 
Timpanaro ritorna sulla complementarità tra Fallot e Paccino e sul modo «decisivo» 
in cui essi contribuirono «a chiarirmi le idee sull’inscindibilità di “verde” e “rosso”» 
(S. Timpanaro, Il Verde e il Rosso, cit., p. 191).

68  Ibidem.



Introduzione          25

monasteri medievali […] legate fino a essere inseparabili»69. In aperto 
contrasto con il mito di un asettico neutralismo scientifico, il quale 
implica subdolamente una forma di subalternità e funzionalità al si-
stema di potere, Fallot rivendica una scienza che sia e rigorosa e con-
flittuale – anzi, rigorosa perché conflittuale: è la volontà di cambiare il 
mondo a permette di vedere la realtà nel suo aspetto dinamico, storico 
e transitorio, in continua possibilità di rottura e trasformazione. In 
questo senso, uno spirito veramente scientifico è inscindibile da una 
disposizione in direzione della pratica rivoluzionaria: «È proprio la 
volontà di cambiare il mondo con la lotta di classe che [permette] di 
vedere il mondo nella sua realtà»70. È in questo senso che egli attribui-
sce un valore decisivo al «coraggio nel campo della conoscenza»71: una 
prassi realmente scientifica, che prenda sul serio la propria inscrizio-
ne materiale nella società, «esige delle virtù di coraggio e di metodo; 
bisogna essere infaticabili e non fare una grinza in questa lotta come 
nell’azione stessa, unire le qualità di Keplero a quelle di Spartaco, i 
due eroi preferiti di Marx»72. Ritornando, in Scienza della lotta di clas-
se, sull’inscindibilità tra rigore scientifico-metodologico e vocazione 
conflittuale, aggiungeva:

È normale che Marx abbia preso come esempio un eroe proletario 
della lotta di classe vittoriosa per quanto poteva esserlo alla sua epoca, 
Spartaco, ma il fatto di scegliere Keplero come esempio dimostra che 
egli dava altrettanta importanza allo sviluppo di una scienza nuova, 
corrispondente ai rapporti sociali di produzione della borghesia per 
il cambiamento rivoluzionario dei rapporti sociali di produzione.73

A dire che le virtù agonistiche sono altrettanto necessarie nel cam-
po della scienza, per comprendere, come lo è il rigore nell’analisi in 
quello della pratica, per agire. Perché «nel campo della cultura vi è 
quasi sempre l’antagonismo più completo, anche quando si maschera 
sotto il mantello della scienza pura»74. In questo campo, si tratta di 
«distruggere non le scienze capitaliste come collezione di fatti e di 

69  J. Fallot, Lotta di classe e morale marxista, cit., p. 68.
70  Ibidem.
71  Ivi, p. 218.
72  Ibidem.
73  J. Fallot, Scienza della lotta di classe, cit., p. 128.
74  J. Fallot, Lotta di classe e morale marxista, cit., p. 219.



26          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

leggi di questi fatti ma la gnoseologia che il sistema ha loro attribuito 
e, attraverso la rivoluzione, porre le premesse di una società in cui 
la scienza non sarà più il mezzo di sfruttamento e, attraverso i suoi 
prodotti, causa di inquinamento in tempo di pace e di distruzione in 
tempo di guerra – e dunque sarà un’altra scienza»75.

Per Fallot, parlare di coraggio e di lucidità nella conoscenza teorica 
voleva dire assommare in sé due figure emblematiche: il combatten-
te e il metodico, Spartaco e Keplero. Questa attitudine scientifica, 
osservata con rigore e spirito combattivo, contro gli sfruttatori e al 
servizio di chi lo sfruttamento lo subisce, è forse la migliore defini-
zione del metodo di Jean Fallot, la vera anima del suo pensiero che, a 
cinquant’anni di distanza, si rivela la sua eredità più vivida e preziosa.

6. Tra continuità e discontinuità

Si comprende, allora, come rileggere oggi l’analisi di Jean Fallot 
significhi inevitabilmente misurarsi anche con le profonde tra-

sformazioni che hanno segnato l’evoluzione storica, sociale e politica 
degli ultimi cinquant’anni. Un periodo durante il quale il capitalismo 
ha attraversato fasi di crisi e ristrutturazione, dimostrando spesso una 
straordinaria capacità di adattamento e “resilienza” che lo ha visto per-
sino recuperare, in modo mirato e strategico, alcune delle istanze criti-
che che ne avevano denunciato i limiti, svuotandole di contenuto per 
incorporarle e trasfigurarle in altrettanti principi di legittimazione dello 
status quo76. Questa capacità trasformativa si è manifestata in modo 
emblematico nell’era neoliberista inaugurata dagli anni Ottanta, nel se-
gno di una riconfigurazione di ogni sfera della società secondo principi 
di efficienza economica, competitività e individualismo, che ha visto 
ridisegnare i rapporti tra pubblico e privato (con un pubblico sempre 
più al servizio del privato), ridurre drasticamente il welfare e diminuire 
la capacità delle istituzioni di esercitare un controllo sugli attori privati.

Durante gli anni Novanta, in un momento in cui il mondo era 
intento a esorcizzare i fantasmi del passato immaginando di chiudere 
partite e decretare vincitori e vinti, il richiamo a Marx, insieme alle 

75  J. Fallot, Scienza della lotta di classe, cit., p. 145.
76  Cfr. L. Boltanski – È. Chiapello, Le nouvel esprit du capitalisme, Gallimard, 

Paris 1999; trad. it. a cura di M. Schianchi, Il nuovo spirito del capitalismo, Mimesis, 
Milano 2014.



Introduzione          27

speranze e alle critiche che ha alimentato, fu sempre più allontanato 
nell’ombra del discorso pubblico, trovando simbolicamente sepoltura 
sotto i detriti del Muro di Berlino e di un blocco sovietico in disfa-
cimento. È su queste stesse macerie che si eresse il discorso trionfa-
le che consacrava il capitalismo come orizzonte unico e insuperabile 
della modernità, addirittura come il punto d’arrivo dell’evoluzione 
della specie umana. Un’evoluzione che aveva proprio nella scienza un 
motore instancabile di razionalizzazione e sviluppo. Mentre il motto 
thatcheriano TINA (There Is No Alternative) s’incistava nelle menti e 
nei cuori fornendo la base normativa all’imposizione globale del mer-
cato unico capitalistico, questo discorso trovò una chiara formalizza-
zione nella celebre tesi della “fine della storia” di Francis Fukuyama, 
che presentava la democrazia liberale come l’approdo definitivo di un 
mondo unificato, pacificato e capitalistico77.

Significativamente, un punto centrale di questa prospettiva è il 
ruolo attribuito alle scienze moderne nell’orientare teleologicamente il 
progresso storico: secondo Fukuyama, le scienze forniscono «un mec-
canismo il cui sviluppo progressista conferisce alla storia umana una 
direzionalità e insieme una coerenza lungo i diversi secoli passati»78, 
un meccanismo reso possibile dalla connessione tra conoscenza scien-
tifica, innovazione tecnologica e libero scambio promossa dalla demo-
crazia liberale. In questa lettura, le scienze moderne, grazie alla loro 
«accumulazione di sapere»79, assicurerebbero l’innovazione tecnolo-
gica e la razionalizzazione dei processi economici e sociali, definendo 
una traiettoria teleologica per l’evoluzione delle società umane che 
permette di individuare una correlazione tra progresso tecnologico, 
industrializzazione e democratizzazione.

Nonostante le numerose e storiche smentite, operate dalla realtà 
prima ancora che dalla teoria, questo «vangelo» – per usare l’espres-
sione di Jacques Derrida80 – che eleva la scienza a motore primario del 
progresso umano continua a esercitare un’influenza profonda, simile 
a quella di uno zombie: screditato e privo di valore intrinseco, ma 

77  Cfr. F. Fukuyama, The End of History and the Last Man, The Free Press, New 
York-Toronto 1992; trad. it. a cura di D. Ceni, La fine della storia e l’ultimo uomo, 
Rizzoli, Milano 1992.

78  Ivi, p. 145.
79  Ivi, p. 109.
80  J. Derrida, Spectres de Marx, Editions Galilée, Paris 1993; trad. it. a cura di 

G. Chiurazzi, Spettri di Marx, Cortina, Milano 1994, p. 76.



28          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

mantenuto in vita dalla forza delle strutture che lo sostengono. Un 
morto-vivente che, indifferente alla propria fine, domina ancora il 
nostro immaginario e le nostre istituzioni, impedendo di immaginare 
alternative. Lo si vede prepotentemente all’opera nel permeare le ri-
sposte alle sfide globali, come la crisi ecologica: dalla scommessa della 
Green economy e di una transizione ecologica guidata dai meccanismi 
del mercato, alle soluzioni tecnologiche più estreme come quelle del-
la “geo-ingegneria”, che vagheggiano un controllo del cambiamento 
climatico e dei suoi effetti nefasti come se si potesse avere accesso alla 
stanza dei bottoni del pianeta e, tramite una mera implementazione di 
tecnologia e capitale, si potesse risolvere in breve tempo il problema. 
In questo senso, le proposte avanzate dal movimento autodefinitosi 
“ecomodernismo” risultano emblematiche, auspicando l’arrivo di un 
“buon Antropocene” in cui gli esseri umani raggiungeranno il loro 
destino di specie divina attraverso un uso massiccio della tecnologia 
per piegare la natura alla propria volontà81. In tali prospettive “tecno-
soluzioniste”, il progresso tecnico-scientifico diventa lo strumento per 
perpetuare le logiche di accumulazione capitalistica, in una rappre-
sentazione della scienza come un deus ex machina esterno al nesso tra 
cultura-politica-economia che ha condotto alla crisi, del futuro come 
espansione di quanto già sancito nel presente senza alcuna messa in 
discussione dei suoi presupposti, e della società civile come completa-
mente inerme, passiva e bloccata nella “dissonanza cognitiva”, ovvero 
in attesa della soluzione data dagli esperti82.

Con l’intensificarsi del legame tra sfruttamento, disastro ecologico 
e conflitti armati, è soprattutto nel campo della ricerca militare che 
emergono le implicazioni più inquietanti di questa accelerazione tec-
nologica travestita da progresso. La trasformazione tecnologica e l’ag-
giornamento continuo rappresentano da sempre pilastri della deter-
renza militare e, a partire dalla Seconda guerra mondiale, tali processi 
si intrecciano strettamente con programmi cibernetici e innovazioni 
strategiche. Oggi, tuttavia, l’innovazione tecnologica sta conoscendo 
un’accelerazione senza precedenti, trainata da sviluppi nella ricerca 

81  Cfr. Aa.Vv., An Ecomodernist Manifesto, Breakthrough Institute, Oakland 
2015. Per una disamina critica cfr. C. Hamilton, Earthmasters. The Dawn of the Age 
of Climate Engineering, Yale University Press, New Heaven-London 2013; F. Neyrat, 
La part incostructible de la Terre: Critique du géoconstructivisme, Seuil, Paris 2016.

82  Cfr. E. Morozov, To Save Everything Click Here. The Folly of Technological 
Solutionism, PublicAffairs, New York 2013.



Introduzione          29

quantistica e nell’intelligenza artificiale. Questo processo di moder-
nizzazione delle armi coinvolge direttamente istituzioni accademiche, 
enti pubblici e privati, e aziende internazionali, spesso con il supporto 
dell’opinione pubblica.

In questo contesto, la retorica dello human enhancement o hu-
man augmentation si rivela particolarmente persuasiva: la promessa 
di miglioramento e progresso crea familiarità con una riconfigurazio-
ne tecnologica dell’essere umano, che trova il suo apice nei contesti 
bellici. Una tendenza che emerge tanto nelle visioni futuristiche di 
figure come Elon Musk, con progetti come Neuralink, quanto nei più 
preoccupanti studi di istituti di ricerca come la RAND Corporation. 
Se nel primo la retorica è tutta incentrata sulla possibilità di curare 
alcune malattie, nei secondi l’interfaccia umano-macchina è presen-
tata come potenziale mezzo di comunicazione ultrarapida durante le 
operazioni militari. Un esempio significativo è il rapporto Plagues, 
Cyborgs and Supersoldiers: The Human Domain of War, pubblicato dal-
la RAND il 2 gennaio 2024, che prefigura uno scenario in cui «le 
guerre del futuro saranno combattute da esseri umani che controllano 
macchine iper-sofisticate con il pensiero; la base militare-industriale 
sarà disturbata da pestilenze generate sinteticamente e mirate al geno-
ma; e il futuro combattente andrà oltre il genoma di base per diventa-
re un combattente potenziato in grado di sopravvivere negli ambienti 
di combattimento più difficili»83.

Questa corsa alla tecnologia, mascherata da progresso, pone inter-
rogativi profondi sul ruolo della scienza nel perpetuare logiche ecoci-
de e belliche e sugli impatti etici di una trasformazione radicale della 
condizione umana.

7. Scienza e società oggi

Un aspetto cruciale della trasformazione neoliberista, ancor-
ché poco approfondito, è stato proprio il consolidamento del 

legame tra ricerca scientifica e mercato84. Il processo ha investito di-
rettamente e pesantemente il mondo della ricerca e, più in generale, 

83  L.J. Matthews – M. Lee – B. De Bruhl – D. Elinoff – C.A. Eusebi, Pla-
gues, Cyborgs, and Supersoldiers. The Human Domain of War, RAND Corporation, 
Santa Monica 2024, p. 1.

84  Un esempio è K. Szadkowski, Capital in Higher Education. A critique of the 
Political Economy of the Sector, Palgrave Macmillan, Switzerland 2023.



30          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

della produzione della conoscenza, nonché il suo rapporto con la so-
cietà e la sfera della politica. Dai processi di privatizzazione delle uni-
versità, già messi sotto accusa dai movimenti studenteschi degli anni 
Novanta, alla trasformazione delle carriere accademiche in un gioco 
competitivo basato sulla produttività quantitativa e sull’aderenza alla 
domanda di mercato, il rapporto tra ricerca, politica e società ha su-
bito un’evoluzione significativa: quella che un tempo si presentava 
nei termini di una dialettica più complessa, in cui i conflitti sociali 
del Novecento hanno svolto un ruolo cruciale, si è progressivamente 
ridotta, mettendo in luce un sempre più palese e diretto asservimento 
della ricerca a una prospettiva tecnocratica orientata esclusivamente 
alle logiche di mercato e all’accumulazione capitalistica.

In Italia, questo processo ha trovato una espressione significativa 
con la riforma Gelmini, introdotta nel 2008 durante la crisi finan-
ziaria globale, che ha contribuito pesantemente ad aggravare il de-
finanziamento della ricerca pubblica e precarizzare ulteriormente le 
condizioni lavorative nel settore accademico, subordinando i compiti 
dell’università alle logiche di mercato. Le rivendicazioni emerse con-
tro quella riforma avevano individuato con precisione una tendenza 
di fondo che oggi risulta ancora più evidente, in un contesto segnato 
da ulteriori tagli ai finanziamenti che minacciano di ridefinire le fun-
zioni fondamentali delle istituzioni accademiche, consolidando a un 
livello ulteriore la saldatura tra ricerca, mercato e capitale85.

Tuttavia, un dato che sembra opportuno rilevare in questo senso 
è la crescente domanda sociale, sempre più pressante, che mette in 
discussione il ruolo della scienza nella società, sollevando interroga-
tivi cruciali sul suo rapporto con la società e le dinamiche di pote-
re. Un segnale di questa tendenza si era già manifestato nel 2014, 
quando la storica organizzazione nordamericana Science for the Pe-
ople, fondata nel 1969, si rinnova e intensifica la propria attività86. 
Un momento decisivo che ha riacceso potentemente il dibattito è 
coinciso inevitabilmente con la pandemia di COVID-19: se, da un 
lato, l’emergenza sanitaria ha reso più chiari i legami indissolubi-

85  Su questo, si veda il numero della rivista «Jacobin Italia», La guerra all’univer-
sità, vol. 24, 2024.

86  Cfr. S. Schmalzer – D.S. Chard – A. Botelho (eds.), Science for the People. 
Documents from America’s Movement of Radical Scientists, University of Massachussets 
Press, Amherst 2018.



Introduzione          31

li tra sistema produttivo, ambiente e salute pubblica, dall’altro ha 
messo in evidenza il ruolo della scienza nel plasmare il dibattito 
pubblico, nonché i suoi legami con interessi economici e politici. La 
congiuntura pandemica è stata anche un’occasione di riflessione per 
molte studiose e studiosi, che hanno sentito l’esigenza di rilanciare 
un’analisi sul ruolo della scienza nella società e sulle possibilità di un 
suo utilizzo alternativo.

È in questo contesto teorico e pratico che in Italia nasce nel 2023 
il gruppo Scienza di Classe, mettendo in contatto scienziate e scien-
ziati naturali e sociali, professioniste e professionisti sanitari, studen-
tesse e studenti anzitutto con l’intento di recuperare e riattivare una 
tradizione di critica radicale della scienza che ha visto nel dibattito 
nazionale un punto di riferimento nel secolo scorso87. Con l’obietti-
vo di far convergere le diverse esperienze nazionali, nel 2024 Scienza 
di Classe ha intrapreso un percorso di costruzione del capitolo italia-
no di Science for the People, di cui è già organizzazione associata.

L’idea alla base del progetto nasce anzitutto da un gesto di rifles-
sività da parte di persone che lavorano o studiano tanto in ambito 
STEM quanto in quello delle scienze sociali e umanistiche, al fine di 
ripensare le modalità di produzione della ricerca e di problematizzare 
dall’interno alcuni dispositivi della ricerca scientifica. Nel suo primo 
documento, pubblicato a gennaio 202488, Scienza di Classe articola le 
proprie posizioni a partire da una riflessione sull’inscrizione delle pra-
tiche scientifiche nella materialità dei rapporti sociali di produzione 
e di potere: contro il mito di una “scienza pura”, isolata dal sistema 
produttivo e immune dall’influenza degli interessi materiali, bisogna 

87  Cfr. A. Baracca – F. Del Santo, La giovane generazione dei fisici e il rinnova-
mento delle scienze in Italia negli anni Settanta, «Altronovecento» 34, 2017: https://
altronovecento.fondazionemicheletti.eu/la-giovane-generazione-dei- fisici-e-il-rin-
novamento-delle-scienze-in-italia-negli-anni-settanta/; A. Baracca, Dossier “1970”. 
Una radice trascurata, di classe, dell’ambientalismo in Italia negli anni ’70: il precoce am-
bientalismo “rosso”. Memorie dei movimenti e documenti, «Altronovecento» 43, 2020: 
https://altronovecento.fondazionemicheletti.eu/dossier-1970-una-radice-trascurata-
di-classe-dellambientalismo-in-italia-negli-anni-70-il-precoce-ambientalismo-rosso- 
memorie-dei-movimenti-e/; G. Ienna, Fisici italiani negli anni ’70 fra scienza e ide-
ologia, «Physis. Rivista internazionale di storia della scienza» 2020/1-2 (LV), Leo S. 
Olschki Editore, Firenze, pp. 415-442.

88  Cfr. Cos’è Scienza di Classe? Alcuni appunti programmatici, in https://drive.goo-
gle.com/file/d/1yudE-PWkgwQl4PwB1S8B5Zi6pBcr7VhH/view.



32          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

riconoscere come essa giochi un ruolo cruciale nella riproduzione del-
lo status quo. Né le scoperte scientifiche né le conoscenze sviluppate 
in ambito accademico sono effettivamente “neutre”: non emergono 
in uno spazio svincolato da interessi, ma si formano e si accreditano 
entro una rete di potere e finanziamenti che orientano le priorità della 
ricerca, determinano quali progetti abbiano accesso a risorse e quali 
no, e delineano così l’importanza di determinati ambiti di studio a 
scapito di altri. Sensibile alle direttive politiche, complice della violen-
za coloniale, esposto alle pressioni degli interessi privati e soggetto a 
vincoli economici, lo stesso processo scientifico finisce col ricalcare le 
logiche dell’impresa capitalistica, contrapponendo una maggioranza 
in condizioni di precarietà e sfruttamento a una minoranza dotata di 
ampia libertà di spesa e organizzazione.

In questione non è il valore di conoscenza oggettiva della real-
tà, la dimensione “realistico-materialistica” della scienza, bensì la 
sua programmazione ai fini del benessere di una minoranza e dello 
sfruttamento sempre più disumanamente “scientifico” della grande 
maggioranza dell’umanità. In ultima istanza, si tratta della volontà 
di rompere con l’uso proprietario della scienza a fini di sfruttamento, 
inquinamento e guerra, per rilanciare un’idea di scienza come stru-
mento di liberazione collettiva, che sia utile dal punto di vista sociale 
ed ecologico.

Come dimostrano, pur nelle condizioni sfavorevoli della contem-
poraneità, i cicli di mobilitazione che si sono aperti negli ultimi anni, 
rilanciare un’analisi sul ruolo della scienza nella società in questo mo-
mento storico non è un mero esercizio intellettuale. Dal movimento 
globale End Fossil e le acampade studentesche, fino alle esperienze di 
co-produzione di conoscenza tra fabbriche e università, emerge una 
chiara rivendicazione sociale che interpella la comunità scientifica e 
accademica nel suo insieme: da un lato, mettendo in discussione un 
certo tipo di ricerca funzionale all’imperialismo e alla devastazione 
ecologica; dall’altro, facendo emergere la possibilità di una scienza che 
si faccia strumento di emancipazione collettiva, come un campo di 
tensione in grado di aprire spazi di trasformazione verso una reale 
transizione ecologica dal basso.



Introduzione          33

8. Rimettere in questione la scienza

L’esperienza del Collettivo di fabbrica ex GKN di Campi Bisen-
zio89 rappresenta un esempio concreto di come sia possibile 

ridefinire l’utilità sociale del sapere accademico, mettendolo al ser-
vizio di una battaglia collettiva per la giustizia sociale e ambientale90. 
Durante questo percorso, che ha visto lavoratori, sindacati, ricercatri-
ci e ricercatori, attivisti climatici e comunità locali convergere in un 
progetto che ha unito la lotta per il lavoro con quella per il clima e i 
diritti, la “scienza” stessa è stata ridefinita, in virtù di una sinergia ha 
consentito di “mettere in comune” strumenti analitici e competenze 
e trasformare la conoscenza accademica in un mezzo per ripensare 
i rapporti di forza. Il risultato di questa «alleanza, non inedita ma 
certamente poco praticata, tra saperi operai e saperi accademici»91 è 
stato un piano di intervento pubblico e industriale che ha integrato 
lavoro, produzione, diritti e sostenibilità ambientale: un piano che 
si distingue proprio per il riconoscimento della centralità di «tutte 
quelle competenze che non provengono dalle cattedre ma dall’espe-
rienza quotidiana, e che per questo sono imprescindibili nel tratteg-
giare politiche di transizione ecologica dal basso»92. Combinando i 
saperi radicati nell’esperienza operaia con gli strumenti delle disci-
pline accademiche in un progetto di cambiamento collettivo, questa 
esperienza dimostra che una scienza al servizio delle persone, capace 
di coniugare utilità sociale ed ecologica, non solo è auspicabile, ma è 
anche possibile, rappresentando un «elemento imprescindibile della 
giustizia climatica»93.

D’altra parte, anche gli atenei universitari negli ultimi anni hanno 
dato prova di poter essere ancora spazi di conflitto e mobilitazione, 
come hanno dimostrato prima End Fossil e poi le acampade contro 
il genocidio a Gaza. Tra l’inverno 2022 e la primavera 2023, le uni-
versità sono state investite da una serie di occupazioni da parte dei 

89  Sull’esperienza del Collettivo di Fabbrica si veda D. Salvetti – G. Scanca-
rello, Questo lavoro non è vita. La lotta di classe nel XXI secolo. Il caso Gkn, Fuori 
scena, Milano 2024.

90  P. Imperatore – E. Leonardi, L’era della giustizia climatica, cit., pp. 129-147.
91  Aa.Vv., Un piano per il futuro della fabbrica di Firenze. Dall’ex GKN alla fab-

brica socialmente integrata, Feltrinelli, Milano 2023, p. 25.
92  P. Imperatore – E. Leonardi, L’era della giustizia climatica, cit., p. 144.
93  Ivi, p. 126.



34          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

gruppi e dei collettivi aderenti al movimento globale End Fossil che, 
contro il “capitalismo fossile”, chiedevano «di cessare ogni relazione 
tra l’università e le aziende ecocide, responsabili dell’attuale crisi cli-
matica», aziende di cui Eni rappresenta la principale esponente in Ita-
lia94. Infatti, come denunciato da Greenpeace Italia e ReCommon in 
un’inchiesta del 2023 dal titolo “Le sei zampe di Eni sulle scuole e le 
università italiane”95, la compagnia si è ormai infiltrata capillarmente 
nel sistema educativo nazionale: dal rapporto emerge come «più di 
una università su due, in Italia, dichiara di avere in qualche modo 
rapporti con Eni».

Riflessioni e rivendicazioni che interrogano direttamente le carat-
teristiche e gli scopi del sapere prodotto dalla società capitalistica sono 
state rilanciate con forza nel contesto delle mobilitazioni esplose in 
risposta all’escalation nell’operazione genocidaria condotta da Israele 
nei confronti del popolo palestinese96. Una delle forze trainanti di 
questa mobilitazione si è mossa proprio dentro le università, con il 
lancio delle acampade per contestare la complicità delle istituzioni 
statali e accademiche che mantengono accordi di cooperazione indu-
striale, scientifica e tecnologica con Israele e l’industria bellica, chie-
dendo a gran voce un sapere libero dalla guerra97.

L’attivismo climatico e l’opposizione alla guerra risultano essere 
unificati, tra le altre cose, proprio dal ruolo centrale e indispensabi-
le che assume la ricerca scientifica contemporanea, tanto nell’azione 

94  Campagna End Fossil: https://fridaysforfutureitalia.it/campagna-end-fossil/; G. 
De Girolamo, Il movimento ecologista riparte nelle università, «Jacobin» 21/11/2023: 
https://jacobinitalia.it/il-movimento-ecologista-riparte-dalle-universita/.

95  Green Peace e ReCommon, Le sei zampe di ENI sulle scuole e le universi-
tà italiane, in https://www.greenpeace.org/static/planet4-italy-stateless/2023/11/
b4fb3f0a-le-sei-zampe-di-eni-sulle-scuole-e-le- universita-italiane.pdf.

96  Dall’inizio di maggio 2024, le università di tutto il mondo si sono riempite di 
accampamenti e tende, in una mobilitazione di concerto che è stata definita “l’intifa-
da studentesca”. Cfr. Mjriam Abu Samra, Le “Università Popolari” per Gaza: come il 
movimento studentesco sta reclamando il suo spazio, «OrientXXI» 22/5/2024: https://
orientxxi.info/magazine/articles-en-italien/le-universita-popolari-per-gaza-come-il-
movimento-studentesco-sta-reclamando-il,7360? fbclid=PAZXh0bgNhZW0CMTEA
AaYCSP7MzRs8yXOYWcdda0nEGK07lzg39LbeD5sQKmv- sS09vQl9H8yDpm0_
aem_AbJWt5ddA9eSP5HeRZS3WfuT-G93ztrtdltcQh_sRxm-BnAf-LTyCuXNL3rjg
4c7dvM6Rpwp3cqMlkd8LWQ11bYm.

97  Sul ruolo strategico dell’università israeliana nell’occupazione della Palestina si 
veda M. Wind, Towers of Ivory and Steel, Verso, London 2024; trad. it. a cura di M. 
Napoliano, A. Rizzi, Torri d’avorio e d’acciaio, Alegre, Roma 2024.



Introduzione          35

politica dei movimenti quanto nella visione strategica dei soggetti 
economici che tali movimenti si propongono di combattere. Questi 
ultimi sussistono in un rapporto di interdipendenza: Eni e Leonardo 
hanno sottoscritto nel 2022 un accordo per «per lo sviluppo di pro-
getti per la decarbonizzazione» (sic). Il governo italiano, poi, è socio 
di maggioranza sia di Leonardo SpA (30,2%) che di Eni (30,33%) 
ed è in grado di offrire a queste due realtà il pieno sostegno politico. 

D’altro canto, le aziende del fossile non sono estranee a scenari 
bellici, tra cui quello esacerbatosi in Palestina: il “cane a sei zampe”, 
ad esempio, continua a collaborare con Israele indisturbata nono-
stante il massacro contro la popolazione palestinese, nonostante nu-
merosi giacimenti, tra cui quelli di Meged (Megiddo), si estendano 
al di sotto di un territorio conteso e a cui Israele, quale potenza oc-
cupante, non potrebbe accedere per estrarre risorse naturali98. Anche 
in questo caso, quindi, le stesse aziende che hanno interesse nel per-
petrare una concezione estrattivista e inquinante dei sistemi di pro-
duzione di energia trovano grande vantaggio nell’operare in accordo 
con l’entità politica che, in questo momento storico, sta portando 
avanti l’azione militare che più di tutte rende manifesto il proprio 
carattere coloniale e imperialista.

Il legame sempre più stretto tra istituzioni accademiche e industria 
della difesa ha reso evidente come la ricerca scientifica sia tutt’altro che 
neutrale, configurandosi come un campo di tensioni politiche ed eco-
nomiche. In particolare, le tecnologie a duplice uso (dual use), capaci 
di rispondere tanto a finalità civili quanto militari, incarnano il pun-
to nevralgico di questo rapporto. Nel contesto italiano, esempi come 
quello di Leonardo SpA, definita da Michele Lancione come «quello 

98  Cfr. A. Negri, Sull’ENI a Gaza il silenzio complice del governo Meloni, «Il Ma-
nifesto» 11/02/2024: https://ilmanifesto.it/sulleni-a-gaza-il-silenzio-complice-del-
governo-meloni. Anche C. Vago, Avvertimento a Eni: “La licenza concessa da Israele 
è illegittima, «Valori» 9/02/2024, https://valori.it/avvertimento-eni-licenza-israele-
illegittima/; D. Lucisano, Bufera su ENI: Israele ha dato mandato di saccheggiare il 
petrolio palestinese, «L’indipendente» 12/02/2024: https://www.lindipendente.onli-
ne/2024/02/12/bufera-su-eni-israele-le-ha-dato-mandatodi-saccheggiare-il-petrolio-
palestinese/; M. Bongioanni, La questione delle esplorazioni di gas da parte di Eni al 
largo delle coste di Gaza non è nuova, «Lifegate» 20/02/2024: https://www.lifegate.it/
eni-gas-gaza; F. Taglieri, Sui giacimenti di ENI nelle acque palestinesi, «Altreconomia» 
21/02/2024: https://altreconomia.it/sui-giacimenti-di-eni-nelle-acque-palestinesi/; 
F. Taglieri, I giacimenti di ENI in acque palestinesi, «ReCommon» 21/02/2024: 
https://www.recommon.org/i-giacimenti-di-eni-in-acque-palestinesi/.



36          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

che era la Fiat in passato […] un partner industriale di riferimento»99, 
evidenziano come il dual use non sia soltanto una strategia tecnolo-
gica, ma anche un pilastro economico che lega sempre più la ricerca 
pubblica agli interessi del mercato e dell’industria bellica. Questa di-
namica si inserisce in un quadro più ampio di definanziamento pub-
blico della ricerca e di crescente subordinazione della conoscenza ai 
dettami del profitto, favorendo settori come quello fossile e militare, 
che sfruttano il lavoro degli atenei per il proprio vantaggio economico 
e strategico100.

Tuttavia, le recenti mobilitazioni dell’attivismo climatico e le cam-
pagne di solidarietà con il popolo palestinese hanno portato a galla le 
contraddizioni di una scienza dipinta come super partes. In Italia e nel 
mondo si è assistito al sorgere di un movimento critico che ha sfida-
to il mito dell’“innocenza” del sapere, spingendo per una riflessione 
collettiva sull’utilità sociale ed ecologica della conoscenza prodotta. 
In questo contesto, la scienza si rivela non solo uno strumento di 
dominio o di progresso tecnico, ma un terreno di conflitto politico, 
un luogo in cui si gioca la possibilità di un futuro alternativo, capace 
di coniugare giustizia sociale, sostenibilità ambientale e autonomia 
del sapere.

9. Conclusione

Nel clima di mobilitazione che ha caratterizzato gli ultimi anni, 
dal movimento globale contro il capitalismo fossile alle ri-

vendicazioni di giustizia climatica e solidarietà internazionale, emer-
ge una rinnovata consapevolezza del ruolo politico della scienza. Dai 
collettivi universitari che contestano i legami con le aziende ecocide 
e l’industria bellica, alle esperienze di co-produzione di conoscenza 
tra fabbriche e università, l’attualità ci impone di ripensare cosa in-
tendiamo per “scienza” e di riportare al centro del dibattito ciò che 
viene ancora presentato, in modo illusorio, come uno spazio estraneo 
alla partecipazione attiva in una mobilitazione bellica permanente e 
globale.

99  L. Rondi, Il legame sempre più stretto tra università e industria militare, «Al-
treconomia» 1/12/2023: https://altreconomia.it/il-legame-sempre-piu-stretto-tra-
universita-e-industria-militare/.

100  Cfr. M. Lancione, Università e militarizzazione. Il duplice uso della libertà di 
ricerca, Eris, Torino 2023.



Introduzione          37

Le esperienze attuali, pur nascendo in contesti storici e materiali 
diversi, riflettono un’urgenza che Fallot avrebbe riconosciuto: rifon-
dare la scienza come pratica di liberazione, non come strumento di 
sfruttamento, devastazione ambientale e guerra. In questo scenario, 
in cui la scienza gioca un ruolo centrale nella costruzione di discorsi 
e pratiche che influenzano la società, la prospettiva offerta da Fallot 
appare particolarmente illuminante, offrendo strumenti critici per 
analizzare da un’angolatura particolare questi fenomeni.

Per Fallot, infatti, la non neutralità della scienza non è tanto un 
fenomeno contingente o in evoluzione, bensì è una condizione in-
trinseca e sistemica, strutturalmente legata al capitalismo. Quello che 
emerge oggi è piuttosto una chiara rivelazione della non neutralità 
della scienza, accompagnata dal crollo definitivo di ogni illusoria pro-
messa emancipatrice legata al rapporto tra scienza e capitale. In questo 
quadro, fintanto che i rapporti sociali e produttivi rimangono radicati 
nel capitalismo, ogni innovazione – sia tecnologica che teorica – sarà 
inevitabilmente “duale”101. Da ciò deriva la necessità di interrogare 
le dinamiche sistemiche che rendono possibile una scienza al servi-
zio dello sfruttamento, della devastazione ambientale e della guerra, 
nonché le tendenze che questa strumentalizzazione consolida. Da qui, 
l’urgenza di praticare quell’iscrizione reciproca tra scienza e interessi 
delle classi sfruttate – interessi che la animano e strutturano intima-
mente – che Fallot individuava come cifra della “scienza nuova”: una 
scienza che alberghi nella sua costituzione le pratiche in cui essa si in-
scrive, insieme alle speranze, ai desideri e alla rabbia che attraversano e 
strutturano tali pratiche. Un nuovo uso della scienza che comporta, a 
sua volta, un nuovo metodo e un nuovo fine, ponendosi, nelle parole 
di Fallot, «a livello degli interessi degli sfruttati, utile alla loro lotta e, 
in ultimo, sua espressione»102.

Se è vero che «la pratica è la pietra di paragone della verità»103, 
allora l’attualità dell’opera di Fallot non risiede soltanto nella sua va-
lidità teorica, ma anche nella sua capacità di trovare risonanza nelle 
tendenze della prassi politica contemporanea, nelle lotte che lanciano 
una sfida sul piano dell’utilità sociale ed ecologica della scienza, con-

101  Cfr. F.X. Meunier, Évaluation du potentiel dual des systèmes technologiques, 
«Revue d’économie industrielle» 2020/2, n. 170, 2020, pp. 79-110.

102  J. Fallot, Scienza della lotta di classe, cit., p. 102.
103  J. Fallot, Lotta di classe e morale marxista, cit., p. 66.



38          Giovanni Ormesi e Alessandro Picone

tro un sistema che, oggi come allora, «sfrutta, inquina, uccide. Uccide 
in quanto sfruttatore attraverso i ritmi di lavoro, la mancanza di sicu-
rezza nel lavoro […], le malattie […]. Uccide in quanto inquina. Ma 
uccide su larga e, al limite, universale scala attraverso la sua tecnica di 
guerra al servizio del capitale»104.

104  Infra, p. 173.


