Governare la necessita. Genesi e prospettive del concetto marxiano di Stoffwechsel
Paolo Murrone

Introduzione*®
In questo breve intervento si cerca di mostrare come 1’utilizzo del concetto di Stoffwechsel permetta
a Marx di articolare una complessa riflessione sulle modalita contraddittorie attraverso cui il modo di
produzione capitalistico interagisce con la natura. In prima battuta, si tenta di ricostruire la polisemia
del concetto utilizzato dal Moro e, cosi, di indagare la sua centralita nella critica alla moderna
agricoltura intensiva di stampo capitalistico. In tale contesto, emerge 1’immagine di un rapporto con
la natura segnato da una sorta di «frattura metabolica» con la sfera naturale, segno del conflitto tra la
temporalita accelerata del capitale e i cicli naturali. Da qui nasce I’esigenza di approfondire la genesi
e la sistematicita del concetto di Stoffwechsel, il quale permette di meglio identificare le forme
attraverso cui il modo di produzione capitalistico si appropria della natura. Proprio tale concetto,
infatti, permette di comprendere la forma e le condizioni del dominio capitalistico sulla natura e, allo
stesso tempo, offre a Marx I’occasione per meglio specificare la propria concezione della strutturale
dipendenza dell’'uomo dalla totalitd naturale quale momento imprescindibile: una radicale e

invalicabile necessita sulla cui base soltanto ¢ possibile pensare le forme dell’emancipazione.

Note preliminari

Secondo Foster’”, Burkett*?’, Saito*®!, Clark ed altri autori ecomarxisti*??

, 1l cuore ecologico della
prospettiva marxiana va colto nella teoria «della frattura metabolica» («Rifs des Stofwechsels»),
espressione che in Marx descrive il deperimento della fertilita dei suoli conseguente all’agricoltura
intensiva, ma che testimonia una tematizzazione di un costitutivo squilibrio tra i cicli organici della

403

natura i1l movimento dell’autovalorizzazione del capitale Il termine Stoffwechsel designa

letteralmente uno scambio di sostanze interno ad un organismo e tra diversi organismi all’interno

398 Le opere di Marx verranno citate, quando possibile, seguendo la Marx-Engels Gesamtausgabe®, Berlin-Moskau: Dietz
Verlag, 1975; dal 1990 al 2012: hrsg. von IMES, Akademie Verlag, Berlin, dal 2013-sgg: De Gruyter Verlag,
Belin/Miinchen/Boston; d’ora in poi solo MEGA?Z, seguita dal numero della sezione (I-IV) e dal numero di volume in
numeri arabi; qualora possibile si indichera anche la traduzione italiana utilizzata; alternativamente verra utilizzata
I’edizione dei Marx-Engels Werke, hrsg. vom IML beim ZK der SED, Dietz Verlag, Berlin 1957 sgg. La traduzione
italiana utilizzata verra, invece, indicata di volta in volta. Colgo I’occasione, inoltre, per ringraziare il Professor Giovanni
Sgro’ per le indicazioni di traduzione dei passi non tradotti in lingua italiana.

399 J. B. Foster, Marx’s Ecology. Materialism and Nature, Monthly Review, New York 2000.

400 p Burkett — J. B. Foster, Marx and the Earth. An Anti-Critique, Brill, Leiden-Boston 2016; P. Burkett, Marx and Nature.
A red and green Perspective, Palgrave McMillan, London-New York 1999.

401 K. Saito, Natur gegen Kapital: Marx’ Okologie in seiner unvollendeten Kritik des Kapitalismus, Campus Verlag, Berlin
2016; nel presente saggio si fara invece riferimento alla traduzione inglese: 1d., Karl Marx’s Ecosocialism. Capitalism,
Nature, and the Unfinished Critique of Political Economy, Monthly Review, New York 2017.

402 B, Clark — J. B. Foster, The Robbery of Nature: Capitalism and the Ecological Rift, Monthly Review, New York 2020.
403 Cfr. J. B. Foster, Marx s Ecology, cit., pp. 141-178.

134



dello stesso sistema. Marx riprende tale concetto dai dibattiti scientifici dell’epoca, in particolare da
quelli attinenti alla chimica e alla fisiologia, per collocarlo nella critica del modo di produzione
capitalistico*®. Con il concetto di Stoffwechsel, comunemente tradotto con «ricambio organico» o
«metabolismo», Marx apre una complessa questione, al contempo, scientifica, filosofica e politica.

Data la sua plurivocita, il termine presenta diverse possibilita di traduzione. Se, infatti, traducendo il
termine con «metabolismo», si segna una maggiore aderenza al linguaggio scientifico del termine,
tale traduzione, tuttavia, ¢ meno efficace quando il termine ¢ utilizzato in ambito economico.
Parimenti la classica traduzione «ricambio» o «interazione organica» presenta alcune problematicita.
Principalmente, il problema riguarda 1’aggettivo «organico». La coppia concettuale «organico-
inorganicoy, infatti, si gioca su un ampio spettro semantico: essa ha un ruolo sistemico nella filosofia
hegeliana con cui Marx si confronta fin dai celebri passi dei cosiddetti Manoscritti economico-
filosofici del *44**°, ma anche un utilizzo, per cosi dire, fisiologico, legato cio¢ alla presenza/assenza
di organi e, non da ultimo, il rapporto organico-inorganico viene da Marx utilizzato per indicare

I’originario rapporto tra uomo e natura. Come egli scrive nei Grundrisse:

non ¢ I'unita [Einheit] degli uomini viventi e attivi con le condizioni inorganiche del loro
ricambio con la natura [unorganischen Bedingungen ihres Stoffwechsels mit der Natur], |...]
bensi la loro separazione [sondern die Trennung] di queste condizioni inorganiche
dell’esistenza umana da questa esistenza attiva, una separazione che ¢ posta compiutamente
solo nel rapporto tra lavoro salariato e capitale, che ha bisogno di una spiegazione**®.

Il punto chiave, o «cio0 che ha bisogno di spiegazione», ¢ la nascita del lavoratore salariato moderno
attraverso la separazione capitalistica tra I’ attivita dell’'uomo e la natura quale condizione inorganica.
Non si tratta di rimpiangere una nostalgia per 1’unita perduta, quanto piuttosto di inquadrare meglio
I’effetto di tale separazione sulla riproduzione sociale*”’. Se dunque la dipendenza dell’uomo dalla

natura e quindi I’esigenza di un costante ricambio materiale con essa rappresentano una condizione

404 Per quanto riguarda lo sviluppo marxiano del termine non si pud non fare riferimento al lavoro di K. Saito, Marx s
Ecosocialism, cit., in particolare alla II sezione del testo, pp. 150-275, oltre che ai gia menzionati testi di Foster, J. B.
Foster, Marx’s Ecology, cit. e P. Burkett, Marx and Nature, cit. Una prima riflessione organica su tale concetto fu
sviluppata da Alfred Schmidt cfr. A. Schmidt, I/ concetto di Natura in Marx (1962), R. Bellofiore — S. Breda, a cura di,
trad. it. di G. Bedeschi, Edizioni Punto Rosso, Milano 2020, in particolare pp. 141-161. Sebbene I’analisi di Schmidt sia
abbastanza datata per quanto riguarda la storia delle influenze e delle basi testuali scientifiche alla base della concezione
marxiana dello Stoffwechsel, nondimeno da un punto di vista filosofico-interpretativo il testo di Schmidt degli anni
Sessanta rimane ricco di stimoli e fertili osservazioni.

405 Cft. J. Butler, 1l corpo inorganico nel giovane Marx. 1l concetto-limite dell’antropocentrismo, in 1d., Due letture del
giovane Marx, trad. it. di D. Contadini — L. Pinzolo, Mimesis, Milano-Udine 2021, pp. 29-53; si veda anche P. Burkett —
J. B. Foster, Marx and the Earth, cit., pp. 57-88; capitolo nel quale gli autori riprendono un saggio originariamente apparso
come: P. Burkett — J. B. Foster, The dialectic of organic/inorganic relations. Marx and the Hegelian philosophy of nature,
in «Organization & Environment», Vol. 13, n. 4, December 2000, pp. 403-425.

406 K. Marx., Grundrisse, MEGA? 11.1, p. 393; K. Marx, Grundrisse. Lineamenti fondamentali della critica dell’economia
politica, trad. it. di G. Backhaus, vol. I, PiGreco, Milano 2012, p. 468.

47 Cfr. P. Guillibert, Terre et capital. Pour un communisme du vivant, Editions Amsterdam, Paris 2021, pp. 65-83.

135



eterna, cio che ¢ specifico del rapporto tra capitale e lavoro ¢ che attraverso la separazione — tra
’esistenza attiva dell’'uomo e le sue condizioni inorganiche — la riproduzione non ¢ assicurata. Al
contrario, essa viene a dipendere «dal fatto che egli rinnovi permanentemente la vendita della sua
capacita di lavoro [Arbeitsvermégen] ai capitalisti»**®. In questo senso il ricambio capitalistico (con
la natura) ¢ mediato da una scissione che oppone soggetto e oggetto della produzione e che, come
vedremo, diventa il fulcro per un nuovo tipo di controllo e dominio delle «forze naturali».

Per tornare al problema della traduzione, questa articolazione della coppia «organico-inorganico»
rende problematica la traduzione «ricambio organico». Pertanto, si preferisce utilizzare 1’espressione
piu letterale «ricambio (o interazione) materiale»*?’, lasciando aperta tuttavia la possibilita di una

traduzione non univoca, ma dipendente dal contesto nel quale il termine Stoffwechsel compare.

Il caso della «frattura metabolica»

Seguendo la ricostruzione di Saito*!”

, 1l concetto di Stoffwechsel arriva a Marx dalle sue letture di
scienze naturali4l1, a partire dall’opera del suo amico Roland Daniels (Mikrokosmos)*'? negli
anni ’50 fino ad arrivare a Justus von Liebig, di cui sono particolarmente rilevanti le opere Die Chemie
in ihrer Anwendung an Agriculturchemie und Physiologie (La chimica applicata all’agricoltura e
alla fisiologia) del 1840 e Die Chemie in ihrer Anwendung auf Physiologie und Pathologie (La
chimica applicata alla fisiologia e alla patologia) del 1842. Marx conosce Liebig gia dagli anni

413 studia poi i suoi testi al British Museum di Londra*'* durante gli anni Cinquanta

Quaranta
dell’Ottocento, ma ¢ soltanto a partire dalla stesura del / Libro de Il Capitale che egli diviene rilevante

per gli studi marxiani.

408 Cfr. K. Marx, Das Kapital. Erstes Buch. Sechstes Kapitel. Resultate des unmittelbaren Produktionsprozesses, in
MEGA? 11/4.1, p. 102, trad. it., K. Marx, Risultati del processo di produzione immediato, trad. it. di M. Di Lisa — N.
Badaloni, Editori Riuniti, Roma 1984, p. 138.

409 Egpressione che riprendo, tra gli altri, dalla traduzione dei cosiddetti Grundrisse curata da G. Backhaus, cfr. K. Marx.
Grundrisse. Lineamenti fondamentali dell’economia politica, cit.

410 Cfr. K. Saito, Marxs Ecosocialism, cit., pp. 68-85; cui si rimanda per la completezza nella ricostruzione tanto del
concetto di Stoffwechsel, quanto per lo studio delle fonti marxiane.

41 Cfr. anche A. Griese, Einfiihrung, in MEGA? 1V/31.2, pp. 627-657; si rimanda anche al volume curato dalla stessa
autrice: A. Griese, H. J. Sandkiihler, hrsg., Karl Marx zwischen Philosophie und Naturwissenschaften, Lang, Frankfurt a.
M. 1997.

412] riferimento ¢ a R. Daniels, Mikrokosmos. Entwurf einer physiologischen Anthropologie. Erstverdffentlichung des
Manuskripts von 1851, H. Elsner, hrsg., Lang, Frankfurt a. M. 1988.

413 Engels nei Lineamenti di una critica dell’economia politica (1844), & il primo a porre Iattenzione su Liebig, che non
passa inosservata all’attento lettore Marx. Per un approfondimento si veda G. Schimmenti, Friedrich Engels e il dominio
ecologico, in G. Borghese — S. Tin¢ — G. Sgro, Engels duecento anni dopo (1820-2020), La Citta del Sole Napoli, (in
corso di pubblicazione). I primi estratti che Marx prende da Liebig, invece, sono del luglio/agosto 1851, cfr. MEGAZ1V/9
p. 110, pp. 172-213 cosi come pp. 604-620 ¢ 635-36. Per una stratigrafia dell’interesse marxiano sulla chimica agraria,
sullo studio di Liebig e degli altri scienziati si veda il ricco testo di K. Saito, Marx s Ecosocialism, cit., pp. 178-200.

414 Si veda quanto Marx scrive in una nota lettera ad Engels del 13 febbraio 1866: «Dear Fred, [...] Di giorno andavo al
[British] Museum e di notte scrivevo. Dovevano esser compulsati i nuovi studi di chimica agraria in Germania,
specialmente Liebig e Schonbein, per questa materia pit importanti che tutti gli economisti presi insieme [...]». In
MEGA? 111/14, disponibile online al link: https://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00039, per la traduzione
italiana, cfr. K. Marx., Il Capitale. Libro terzo, vol. 2; trad. it. di M. L. Boggeri, Editori Riuniti, Roma 1968, pp. 1017-
1018.

136



A suscitare la critica di Liebig sara I’impatto dell’agricoltura intensiva moderna sulla fertilita dei suoli
all’interno di un sistema che egli stesso definisce «Raubwirtschafi», un’«economia di rapina». In
linea generale, la scienza di Liebig rinforza la coscienza filosofica marxiana di una ineludibile
dipendenza degli agenti produttivi dai flussi e dagli scambi materiali interni alla natura. Liebig mostra
a Marx che vi sono dei /imiti naturali alle possibilita di intervento umano sui suoli e che, pertanto, lo
stesso progresso puo avere effetti devastanti se utilizzato al fine del piu immediato profitto.

Piu nello specifico, I’importanza teorica di Liebig sta nell’aver indicato dei limiti naturali alle
possibilita di intervento umano sui suoli, oltre i quali mette a rischio la fertilita della terra*!®. In altri
termini, la fertilita del suolo si fonda sulla presenza di quantita minime di sostanze nutritive che
devono essere restituite al terreno dopo il processo di crescita delle piante, in modo che le possibilita

416

di rendimento vengano conservate® °. Da qui, la distinzione tra una pratica agricola razionale, capace

di assicurare una fertilita duratura nel tempo, e quella invece predatoria, che sistematicamente

«rapinay il suolo della sua fertilita, condannandolo alla morte*!”

. Come scrive Liebig: «[...] la cultura
razionale [die rationelle Cultur], in contrasto con I’economia di rapina [Raubwirthschaft], si basa
sulla sostituzione; il contadino mantiene la fertilita dei campi [die Fruchtbarkeit der Felder]
attraverso la restituzione delle [sue] condizioni»*!®.

Il tema della «restituzione» al suolo dei suoi elementi costitutivi ¢ centrale e chiarisce la natura
dell’interesse marxiano per questo tipo di indagini. Il problema della conservazione di una fertilita
durevole richiede senz’altro un approfondimento scientifico, ma allo stesso tempo eccede la questione
puramente scientifica, presentando un nodo politico o, con un anacronismo, di giustizia ambientale e,
soprattutto, amplia notevolmente la portata della critica al modo di produzione capitalistico. Non ¢
una curiosita accidentale a muovere Marx nello studio di tali questioni*'?, quanto piuttosto una
ragione strutturale: nella chimica di Liebig si trova riscontro delle dinamiche predatorie immanenti
ai rapporti capitalistici di proprieta e appropriazione della terra. La frattura degli equilibri naturali e
cosi interna al regime di interazioni con la natura articolato dal modo di produzione capitalistico, cioe
dalle sue modalita di appropriazione e sfruttamento delle forze naturali.

Nel capitolo Genesi della rendita fondiaria capitalistica del Terzo Libro de Il Capitale, Marx compara

la piccola e la grande proprieta fondiaria moderna. E qui che appare 1’espressione «Rif3 [...] des

415 Cfr. P. Gullibert — S. Haber, Marxisme, études environnementales, approches globales : de nouveaux horizons
théoriques, «Actuel Marx», [, n. 61, pp. 13-23.

416 Sy questo punto si veda I’introduzione di Alain Bihr alla traduzione francese del testo di Saito, cft. A. Bihr, Introduction.
Une écologie de Marx aujourd’hui?, in K. Saito, La nature contre le capital. L’ écologie de Marx dans sa critique
inachevée du capital, Syllepse, Paris 2021, pp. 7-23.

47 Cfr. B. Clark — J. B. Foster, The Robbery of Nature, cit., pp. 13-18.

418 7, v. Liebig, Chemische Briefe, Sechste Auflage Neuer unverinderter Abdruck der Ausgabe letzter Hand Leipzig und
Heidelberg. C.F. Winter'sche Verlagshandlung, 1878, pp. 477-78, (trad. it mia), disponibile online al seguente indirizzo:
Chemische Briefe — Liebig-Museum und Laboratorium Gieflen.

419 Cfr. A. Griese — G. Pawelzig, Blof3e Neugier war es sicher nicht, in «Marx-Engels-Jahrbuch», n. 12, 1990, pp. 67-87.

137



Stoffwechsels», ossia di una frattura o lacerazione del ricambio materiale (di terra, energia e sostanze
nutritive) tra societa e natura. Marx nota che «in ambedue le forme [di proprieta privata, cio¢ tanto
nella piccola che nella grande proprieta fondiaria] il trattamento consapevole e razionale della terra
come eterna proprieta comune, come condizione inalienabile di esistenza e riproduzione della catena
delle generazioni umane che si avvicendano, viene rimpiazzato dallo sfruttamento e dallo sperpero
delle energie [...]»**. Se infatti, nel primo caso, quello della piccola proprieta, la ristrettezza di mezzi
e di «conoscenze scientifiche» impedisce lo sviluppo della «forza produttiva sociale del lavoro», nel
secondo caso, invece, il fine «dell’arricchimento piu rapido possibile» si traduce in uno sfruttamento

e in uno «sperpero delle energie della terran®?!,

Dr’altra parte la grande proprieta fondiaria riduce la popolazione agricola ad un minimo
continuamente decrescente e le contrappone una popolazione industriale continuamente
crescente e concentrata nelle grandi citta; essa genera cosi le condizioni che provocano una
incolmabile frattura nel nesso del ricambio materiale sociale prescritto dalle leggi naturali
della vita [unheilbaren Rif3 in dem Zusammenhang des gesellschaftlichen und durch die
Naturgesetze des Lebens vorgeschriebnen Stoffwechsels], in seguito alla quale la forza della
terra viene sperperata e questo sperpero [Verschleuderung] viene esportato mediante il
commercio molto al di 13 dei confini del proprio paese (Liebig)*?2.

Se 1 presupposti della piccola proprieta fondiaria sono, da un lato, una grande massa di popolazione
concentrata nel settore agrario, e, dall’altro, che «predomini» il lavoro isolato e non quello sociale;
all’opposto, 1’agricoltura di stampo capitalistico si da all’interno di uno squilibrio nella distribuzione
della popolazione tra citta e campagna. Essa stimola, in tal modo, una frattura insanabile all’interno
del ricambio organico tra uomo e natura, rompendo i cicli richiesti «leggi naturali della vitay.

Il tono di Marx ¢ assertorio: la lacerazione € unheilbar, incurabile e suggerisce, in tal modo, che la
frattura del ricambio materiale ¢ connaturata ai rapporti di proprieta e di sfruttamento dell’elemento
naturale. Tale lacerazione, figlia delle modalita capitalistiche di articolazione del ricambio materiale
tra uomo e natura, pone il problema del controllo sulle forme irrazionali di sfruttamento delle forze
naturali (nelle quali vedremo figurare anche 1’attivita umana). Un dominio che, quindi, non puo dirsi
neppure stricto sensu antropocentrico, dato che compromette le risorse per le generazioni che si
avvicenderanno, ma piuttosto fondato sulla negazione del carattere «eternamente comune» della terra

come condizione stessa della riproduzione sociale e della vita.

20 MEGA? 11/15, p. 787, K. Marx, Il Capitale. Libro terzo, cit., p. 925.
21 Ibidem.
422 Ivi, MEGA? 11/15, p. 778, K. Marx, Il Capitale. Libro terzo, cit., p. 926, corsivo mio.

138



Altro elemento che vale la pena sottolineare ¢ ’universalizzazione, attraverso il commercio mondiale,
di questo modello sistematicamente votato allo sperpero*?*. Senza alcuna esaltazione della piccola
proprieta, Marx non ha nessuna nostalgia nei confronti del lavoro isolato; condizione che coniuga «la
rozzezza delle forme sociali primitive con tutti i dolori e tutta la miserie dei paesi civilizzati»***. Tl
punto critico ¢ che, con il mercato e il commercio mondiali, la rottura sistematica nel ricambio

425 Draltronde, non occorre dimenticare — e Marx ne & consapevole

materiale si estende globalmente
— che tale «rapina globale del suolo»**® & connessa con i rapporti di dominio coloniale ¢ con il
saccheggio delle vene aperte delle terre colonizzate. Cosi, diviene chiaro che il problema della frattura
del ricambio materiale rappresenta un momento cruciale per comprendere 1’integrazione di grande

industria e agricoltura intensiva.

La grande industria e la grande agricoltura gestite industrialmente operano in comune
[wirken zusammen]. Se esse originariamente si dividono per il fatto che la prima dilapida e
rovina prevalentemente la forza-lavoro, e quindi la forza naturale dell’uomo [ Naturkraft des
Menschen], e la seconda piu direttamente la forza naturale della terra [Naturkraft des
Bodens], piu tardi invece esse si danno la mano, in quanto il sistema industriale nella
campagna succhia I’energia anche dei lavoratori, e I’industria e il commercio, dal canto loro,
procurano all’agricoltura i mezzi per depauperare la terra [Erschopfung des Bodens]**’.

L’industria e la grande proprieta agricola formano un sistema integrato di sfruttamento delle forze
materiali-naturali: 1a corporeita dei lavoratori e la forza naturale della terra. Se, in un primo momento,
industria ¢ grande agricoltura si distinguono per il tipo di forza naturale che esse sfruttano,
successivamente diviene chiara la loro strutturale convergenza. Esplicitando questo sfondo di azione
comune e strutturalmente solidale di industria e agricoltura capitalistica, la marxiana critica
dell’economia politica offre possibilita indubbiamente ricche per il pensiero ecologico
contemporaneo che voglia giungere alle radici della crisi presente, proprio perché, al contempo, apre
alla possibile convergenza e resistenza comune delle istanze di giustizia ambientale e delle lotte dei
lavoratori. D’altro canto, proprio il concetto di Stoffwechsel lavora lungo I’intersezione di sociale e
naturale entro una totalitd naturale aperta, trasformabile e dinamica*?®. Il problema della frattura

metabolica, in altri termini, non ¢ che la nefasta conseguenza delle modalita contraddittorie attraverso

423 Punto su cui insiste anche Michael Léwy nel suo saggio sul rapporto tra Marx, Engels e I’ecologia, cfr. M. Lowy,

Ecosocialismo. Una alternativa radicale alla catastrofe capitalistca, ombre corte, Verona 2021, pp. 38-71, dove 1’autore
riprende e sviluppa il suo saggio M. Lowy, Marx, Engels and Ecology, in «Capitalism Nature Socialismy», n. 28:2, 2017,
pp- 10-21.

24 MEGA? 11/15, p. 787, K. Marx, Il Capitale. Libro terzo, cit., p. 925.

425 Sulla dimensione globale del pensiero € della critica marxiana cfr. M. Battistini — E. Cappuccilli — M. Ricciardi, Global
Marx, storia e critica del movimento sociale nel mercato mondiale, Meltemi, Milano 2020, cfr. anche M. Ricciardi, 1/
potere temporaneo. Karl Marx e la politica come critica della societa, Meltemi, Milano 2019, pp. 48-59.

426 B. Clark — J. B. Foster, The Robbery of Nature, cit., pp. 48-59.

2T MEGAZ? 11/15, p. 778, K. Marx, Il Capitale. Libro terzo, cit., p. 926, corsivo mio.

428 Cft. P. Guillibert, Terre et Capital, cit., p. 81.

139



cui le forze mnaturali vengono fatte lavorare all’interno di una specifica organizzazione della

produzione della ricchezza.

Natura e valore: genesi, polisemia e prospettive critiche del concetto di Stoffwechsel

Abbiamo poc’anzi analizzato quello che secondo Foster e altri autori costituisce il cuore ecologico
del pensiero marxiano: la questione della frattura metabolica. Resta da chiarire, tuttavia, I’ampiezza
¢ la portata del concetto stesso di Stoffwechsel. Come precedentemente accennato, si tratta di un
termine che Marx riprende dal dibattito scientifico del suo secolo, dove designa i «processi normativi
e relazionali specifici che dirigono I’interscambio all’interno e tra i sistemi»**°. Tuttavia, innestando
questo concetto sul terreno della critica dell’economia politica, Marx non intende affibbiargli una
semplice funzione analogica**’. Attraverso ’immagine del ricambio materiale, al contrario, prende
campo la prospettiva di una compenetrazione di sociale e naturale nelle forme storicamente
determinate della produzione di valori d’uso. Lo spettro semantico del concetto si inspessisce
denotando al contempo le interazioni metaboliche tra gli esseri viventi, gli scambi tra natura e societa,
fino a connotare «un sistema del ricambio materiale-sociale generale [ein System des allgemeinen
gesellschafilichen Stoffwechsel]» **!.

Una delle prime apparizioni del concetto si trova all’interno del cosiddetto manoscritto Reflection’’
composto probabilmente tra marzo e aprile 1851 e raccolto nei cosiddetti Quaderni di Londra®’. In
questo contesto, il concetto di Stoffwechsel viene utilizzato per spiegare la differenza tra societa
moderna e societa cetuale. In particolare, la scissione tra due diversi tipi di ricambio con la natura si

allaccia alla centralita acquisita dal denaro nel mondo moderno. Come scrive Marx:

Non pit, come nella societa antica, questo o quello € scambiabile solo dai privilegiati, ma
tutto & a disposizione di tutti, ogni interazione metabolica®* [jeder Stoffwechsel], puod
essere intrapresa da tutti, secondo la massa di denaro in cui il suo reddito puo essere

429 B. Clark — J. B. Foster, The Dialectic of Social and Ecological Metabolism: Marx, Mészdros, and the absolute limits
to Capital, in «Capital, Socialism and Democracy», n. 24:2, 2010, pp. 124-138., p. 126.

430 Kohei Saito nota come sia lo stesso Liebig a tentare di connettere economia politica e fisiologia attraverso la sua
nozione di Stoffwechsel, sebbene egli non approfondisca e sistematizzi questa concezione. Cfr. K. Saito, Marxs
ecosocialism, cit., p. 77.

BIMEGA? 1I/1.1, p. 91, trad. it., K. Marx, Grundrisse. Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, cit.,
p- 89.

2 MEGAZ?1V/8, pp. 227-235.

433 Per un’analisi dettagliata del contesto storico, di datazione e per una ricca ricostruzione complessiva del Manoscritto
Reflection, si veda G. Sgro’, La genesi della teoria marxiana del denaro, del feticismo e della crisi nei Quaderni di Lon-
dra (I-VII) e nel manoscritto Reflection (1851), in G. Sgro’ a cura di, «Pagine Inattuali», Crisi e critica in Karl Marx.
Dialettica, economia politica e storia, Arcoiris, Salerno, pp. 29-67; un’aversione rielaborata del saggio ¢ presente anche
in questo volume s veda anche il saggio presente in questo volume: La genesi della teoria marxiana del denaro, del feti-
cismo e della crisi nel quaderno Bullion e nel manoscritto Reflection. Per un ulteriore sguardo di insieme sui Quaderni
londinesi, cfr. L. Pradella, Globalisation and the critique of political economy. New insights from Marx's writings, Rout-
ledge London, 2015 pp. 92-125.

434 Si riprende in questo punto la traduzione di Kohei Saito, che traduce il termine «Stoffwechsel» con «metabolic
interaction», ad eccezione dell’espressione «Organ fiir den Stoffwechsel», dove ’espressione piu letterale ricambio
materiale ci parso cogliere meglio il senso marxiano. cfr. K. Saito, Marx s Ecosocialism, cit., p. 71.

140



convertito [...]. Nel caso del ceto [Stand], il godimento dell'individuo, la sua interazione
metabolica [sein Stoffwechsel], dipende dalla particolare divisione del lavoro sotto cui ¢
sussunto [subsumirt]. Nel caso della classe [Klasse] dipende dal mezzo di scambio
universale [vom allgemeinen Tauschmittel], di cui sa appropriarsi. [...] Dove il tipo di
reddito ¢ ancora determinato dal tipo di occupazione stessa, non semplicemente, come
attualmente, dalla quantita del medio di scambio generale [des allgemeinen
Tauschmediums], ma dalla qualita della sua occupazione stessa, le relazioni in cui egli puo
entrare nella societa e appropriarsene sono infinitamente piu ristrette [bornirter], e [ 'organo
sociale per il ricambio materiale con le produzioni materiali e spirituali della societa [das
gesellschaftliche Organ fiir den Stoffwechsel mit den materiellen und geistigen
Produktionen der Gesellschaft] ¢ limitato fin dall'inizio a un determinato modo ¢ a un
contenuto particolare. Il denaro, quindi, come massima espressione delle opposizioni di
classe [Klassengegensdtze], allo stesso tempo fa sparire le differenze religiose, cetuali,
intellettuali e individuali. Le differenze qualitative di classe [Der qualitative
Klassenunterschied] spariscono cosi nell’atto del commercio tra consumatore e rivenditore
nella differenza quantitativa [quantitativen Unterschied], tra pit o meno denaro di cui

dispone [’acquirente, e all’interno della medesima classe la differenza quantitativa

costituisce quella qualitativa. Cosi, piccolo-borghesi, medio-borghesi, grandi borghesi**>.

In breve, la moderna dimensione monetaria del valore trasforma radicalmente le modalita del
ricambio materiale. Sebbene in questa densa riflessione il concetto di Stoffwechsel non abbia un
significato univoco, a nostro avviso, esso designa comunque un processo unitario ben articolato. In
primo luogo, il concetto nomina le interazioni metaboliche a disposizione del singolo; da questo punto
di vista il denaro segna un passaggio epocale nei rapporti tra ricambio individuale e ricambio sociale
complessivo. Se nella societa cetuale, infatti, la partecipazione soggettiva alle interazioni metaboliche
complessive era determinata dalla sussunzione dell’individuo all’interno della divisione gerarchica
della societa, con la modernita ¢ invece il medio del denaro a organizzare il ricambio sociale
complessivo. Il denaro ¢ rappresentante di una nuova modalita di appropriazione sociale, all’interno
della quale esso, fungendo da mediatore degli scambi, condiziona e determina le interazioni tra uomo
¢ ambiente. La partecipazione individuale alla rete degli scambi non ¢ piu strutturata a partire dalla
differenza qualitativa delle diverse occupazioni sociali dentro un mondo di ferree gerarchie, come nel
caso, pur schematico, della societa «anticay. In altri termini, all’ottusa limitatezza di un ordine
gerarchico che impone le possibilita metaboliche individuali si oppone l'universalita, certo solo
apparente, del denaro.

Sul piano dell’apparenza fenomenica, cio¢ dello scambio, il denaro scioglie le differenze qualitative
e di ceto nella pura quantita di medio universale*°. Esso in tal modo pare abbattere le differenze

qualitative, cancellando la dimensione gerarchica alla base dell’accesso al flusso degli scambi; come

45 Cfr. MEGA? IV/8, pp. 233-234, trad. it. e corsivi miei.

436 E i caso di sottolineare il termine «Zauschmediumy utilizzato da Marx in questo passo, espressione che differisce dal
consueto «Tauschmittel» e che suggerisce, assieme al tema dello scioglimento del qualitativo nel quantitativo, un richiamo
alla dialettica hegeliana di quantita e qualita.

141



pure fa sparire — ed € questo il suo potere sociale — le nuove differenze di classe. Si noti bene
I’importanza di questo passo per I’evoluzione teorica marxiana: emerge qui infatti la capacita del
denaro di omologare le differenze all’interno di una piatta equivalenza e di un’uguaglianza spettrale**”.
Le possibilita individuali di partecipazione al ricambio sociale complessivo non sono piu inscritte
nell’esteriorita della societd, ma queste si decidono in una sfera di scambio generalizzato. E proprio
qui che lavora il «potere universalmente livellante del denaro» che appiattisce 1’'uguaglianza nella
relazione di scambio, obliando la natura di classe che struttura la disposizione di determinate quantita
di medio nelle classi della societa.

Ci0 che va sottolineato ¢ il denaro diventa «I’organo sociale per il ricambio materiale» tra uomo e
natura e, in tal modo, la sua mediazione non solo apre ad un’illimitata possibilita di scambi un tempo
preclusi, ma si autonomizza. Se, dunque, all’inizio del passo citato Marx si riferisce a «jeder
Stoffwechsel», designando la partecipazione individuali a quello sociale complessivo, impiantato su
rapporti sociali limitati e ottusi; nel corso del passo il riferimento al ricambio organico diventa
intimamente legato all’imposizione del denaro quale suo organo sociale di mediazione. 11 denaro,
svelato oltre le sue capacita di occultamento, diviene espressione di un dominio di classe che vincola
le interazioni metaboliche individuali ad un potere sociale complessivo. Il ricambio materiale tra
uomo e natura diviene il sostrato per la nascita di potere sociale autonomizzato caratterizzato dal
dominio del denaro.

Come emerge con sempre maggiore chiarezza a partire dai Grundrisse, lo Stoffwechsel non esiste
materialmente separato da uno specifico Formwechsel, ossia da uno scambio di forme economiche
storicamente determinate. I due termini vanno posti in reciproca tensione e possono fornire un accesso
privilegiato alla comprensione della genesi del rapporto contraddittorio e lacerato tra natura e valore.

Come scrive Marx:

un sistema di scambi costituisce un ricambio materiale [Stoffwechsel] nella misura in cui si
guarda al valore d’uso; un ricambio formale [Formwechsel], nella misura in cui si guarda
al valore in quanto tale. Il prodotto si rapporta [verhdlt sich] alla merce come il valore d’uso
sta al valore di scambio, e cosi la merce al denaro. Qui [’una serie raggiunge 1’apogeo. Il
denaro si riferisce alla merce nella quale viene ritrasformato [riickverwandelt wird], come
valore di scambio al valore d’uso; cio vale ancora piu per il denaro rispetto al lavoro**.

437 Si abbraccia dunque la linea di ricerca e la tesi sostenuta Giovanni Sgro’ che vede nel Manoscritto Reflection uno
snodo importante all’interno della genesi della marxiana teoria del feticismo e del denaro; cfr. G. Sgro’, La genesi della
teoria marxiana del denaro, cit., in particolare p. 49 e sgg.

8 Cfr. MEGA? 1I/1.2, p. 522; trad it. K. Marx, K., Grundrisse. Lineamenti fondamentali della critica dell’economia
politica, cit., 641-642. Si ¢ ritenuto opportuno modificare la traduzione. Nel testo originale il termine «Stoffwechsel» si
riferisce al valore d’uso e non al valore «als solcher» e, viceversa, «Formwechsel» va legato con il valore in quanto tale,
mentre nella traduzione italiana i riferimenti sono invertiti: «Un sistema di scambi costituisce un ricambio materiale nella
misura in cui si guarda il valore in quanto tale, un ricambio formale, nella misura in cui si si guarda il valore d’uso».

142



Form- e Stoffwechsel, 1o scambio di sostanze e quello di forme, costituiscono due lati del medesimo
processo. Se guardiamo al valore d’uso, il complesso degli scambi si presenta come un «ricambio
materiale», cioé come un ciclo di mutazioni attinenti al piano naturale e materiale dei valori d’uso.
Mentre, guardando al valore di scambio e al denaro si assiste a una metamorfosi di forme economiche.
Qui si presenta un nuovo parallelismo: «il denaro si riferisce alla merce nella quale viene ri-
trasformato come il valore di scambio al valore d’uso». Il prodotto del lavoro sta alla merce come il
valore d’uso sta al valore di scambio: cosi la trasformazione della materia e le metamorfosi del valore.
Qui, il valore di scambio, che nel Capitale ¢ definito «forma di manifestazione fenomenica
[Escheinungusform]»**® del valore, si rapporta al valore d’uso, all’elemento sensibile della merce
come ad un corpo in cui incarnarsi € attraverso cui trovare espressione. Le metamorfosi della merce
rappresentano il lato formale ma sono inscindibilmente legate al ricambio materiale. La
trasformazione del denaro in merce e la transustanziazione di questa in maggiore denaro si
incorpora*® cosi negli scambi di sostanze: da elemento esterno che necessita di un corpo per
esprimersi, il valore si trova a venire espresso dall’interno delle trasformazioni della materia,
ponendosi infine come finalita del processo metabolico stesso. Ed ¢ qui che ha origine il rapporto
contraddittorio tra valore e natura; cio¢ nel fatto che «invece del ricambio organico diventa scopo a
se stesso il cambiamento formale [Statt des Stoffwechsels wird der Formwechsel Selbstzweck]»**!. In
altri termini, il lato sensibile, corporeo, del ricambio materiale viene sussunto in un movimento votato
all’espansione continua e alla perpetua accumulazione del capitale.

E in questa tensione tra Form- e Stoffwechsel che emerge la specificita capitalistica dello sfruttamento
e dell’appropriazione delle forze naturali. Se 1o scopo della produzione di merci non ¢ il valore d’uso
in grado di soddisfare 1 bisogni, quanto piuttosto il valore di scambio, quest’ultimo tuttavia ha sempre
bisogno di un elemento sensibile e corporeo in cui incarnarsi*??, il «sovrasensibile [iibersinnlich]»
deve mostrarsi «sensibilmente [sinnlich]». La stessa possibilita del plusvalore si fonda, come nota
Riccardo Bellofiore, sempre su un elemento naturale. Il plusvalore pud emergere, in estrema sintesi,
solo attraverso il consumo da parte del capitalista del valore d’uso della merce forza-lavoro, cio¢ a
partire dall’eccedenza di valore d’uso erogato rispetto al suo valore di scambio. Ma, occorre ricordare

che questa merce peculiare non la si puo isolare dal corpo del suo portatore [ 7rdger], cio¢ dal corpo

$9MEGA?11/10.1, p. 39.

40 Sulle forme di incorporazione del valore si rimanda a R. Bellofiore, Dialettica, denaro e socializzazione in Marx:
Rileggendo il Primo Libro del Capitale, in L. Basso — G. Cesarale — V. Morfino — S. Petrucciani, Soggettivita e
trasformazione. Prospettive marxiane, manifestolibri, Roma 2020, pp. 53-76; cfr. anche R. Bellofiore, C’é vita su Marx?
“Il Capitale” nel bicentenario, in «Consecutio Rerumy, III/n. 5, pp. 9-68.

41 K. Marx, Zur Kritik der politischen Okonomie, in MEW, vol. 13, p. 106, Per la critica dell economia politica, trad. it.
di E. Cantimori, Editori Riuniti, 1979, p. 107.

42 Per questioni di spazio non & possibile sviluppare dettagliatamente la questione del rapporto tra sensibile e
sovrasensibile lungo 1’asse del Primo Libro de Il Capitale. Si segue qui la ricostruzione e 1’interpretazione di R. Bellofiore
nel saggio gia menzionato, R. Bellofiore, Dialettica, denaro e socializzazione in Marx, cit.

143



del lavoratore formalmente libero**. Il salario paga il lavoro ottenuto dal consumo della merce forza-
lavoro, ma non puo pagare il consumo fisico, psichico, cognitivo e corporeo del lavoratore444. Non
¢ possibile soffermarsi ulteriormente su questo punto, basti perd notare che anche dal lato dell’uso
della forza lavoro umana, cid che prende piede nel modo di produzione capitalistico ¢ una specifica
forma di consumo delle forze naturali intese come le sorgenti della ricchezza materiale-naturale. In
questo contesto, lo stesso rapporto di interazione tra uomo e natura diviene mezzo per «alimentare la
stessa auto-espansione» del capitale, stimolando cosi la «forma di un’accelerata trasformazione delle
materie prime qualitativamente particolari in materia, in un portatore quantitativamente omogeno
dell’oggettificazione del tempo»**. La tensione tra lo Stoffwechsel e il Formwechsel, tra I’eterna e
ineludibile condizione di ogni produzione e la sua strutturazione formale-capitalistica, permette di
indicare non solo come il modo di produzione capitalistico dipenda dai flussi degli scambi naturali,
ma anche come esso inscriva, allo stesso tempo, tale processo materiale-metabolico all’interno del
movimento della perpetua ed illimitata valorizzazione del capitale**®. La ricchezza diviene qualcosa
di sostanzialmente nuovo, legata alla dimensione astratta del valore e quindi contraddittoriamente
legata alla sua dimensione materialistico-naturale.

In questa tensione tra ricambio formale e ricambio sostanziale con la natura il medio del lavoro veste
un ruolo cruciale. Nel capitolo sul Processo di valore e processo di produzione del I Libro del Capitale,

il processo di lavoro si identifica con un rapporto di interferenza con la natura. Come scrive Marx:

la produzione di valori d’uso [Die Produktion von Gebrauchswerthen], o beni, non cambia
la propria natura generale [allgemeine Natur] per il fatto che essa avviene per il capitalista
e sotto il suo controllo. Quindi il processo lavorativo deve essere considerato, in un primo
momento, indipendentemente da ogni forma sociale determinata [unabhdngig von jeder
bestimmten gesellschaftlichen Form]. In primo luogo, il lavoro € un processo che si svolge
fra 'uvomo e la natura [ein Procefs zwischen Mensch und Natur], nel quale I’uomo, per
mezzo della propria azione [durch seine eigne That], media, regola e controlla il ricambio
organico fra se stesso e la natura [seinen Stoffwechsel mit der Natur]. Egli contrappone se
stesso, quale una fra le potenze della natura [Naturmacht], alla materialita della natura
[Naturstoff]. Egli mette in moto le forze naturali [Naturkrifte] appartenenti alla sua
corporeita, braccia e gambe, mani e testa, per appropriarsi 1 materiali della natura
[Naturstoff] in forma usabile per la propria vita. Operando mediante tale moto sulla natura

43 Si veda, su questo punto, quanto scrive Bellofiore: «Si sa che in Marx I’origine della ricchezza capitalistica sta nella
differenza tra il lavoro vivo erogato dalla classe lavoratrice e il lavoro oggettivato nei mezzi di sussistenza che torna a
quest’ultima: cio¢ nella differenza tra valore d’uso e valore di scambio della forza-lavoro. Cio che perd di solito non si
percepisce ¢ che in tal modo Marx afferma la dipendenza del capitale da un elemento naturale: che ha un corpo, insomma,
da cui la capacita lavorativa ¢ inseparabile [...]». R. Bellofiore, Smith, Ricardo, Marx, Sraffa. Il lavoro nella riflessione
economico-politica, Rosenberg&Sellier, Torino 2020, p. 362., originariamente apparso come: R. Bellofiore,
L’ecomarxismo di James O Connor, in «Marx 101», n. 1, pp. 177-180, 1990.

444 Su questo punto insiste anche M. Tomba, (2011) Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, Jaka Book, Milano
2011, p. 173, n. 128.

45 M. Postone, Time, labor, and social domination. A reinterpretation of Marx s critical theory, Cambridge University
Press, Cambridge 1993, p. 312.

#6 F. Fischbach, Dalla produzione al lavoro. A proposito di un cambiamento di paradigma o di come Marx sia diventato
anti-produttivista, in AA.VV., Soggettivita e trasformazione, cit., pp. 209-239.

144



fuori di s¢ e cambiandola, egli cambia allo stesso tempo la natura sua propria. Sviluppa le
facolta che in questa sono sopite e assoggetta il gioco delle loro forze al proprio potere
[unterwirft das Spiel ihrer Krifte seiner eignen Botmdifigkeit]**’.

Anche se qui Marx designa in generale il lavoro in astratto**®

, egli non intende presentare una teoria
generale della produzione. L’utilizzo di categorie trans-storiche serve, al contrario, per far emergere
la specificita del modo di produzione capitalistico. Da questo punto di vista il lavoro ¢ trans-
storicamente un processo di mediazione di una parte della natura con I’ambiente circostante: il lavoro,
in altri termini, non puod mai creare nulla; esso al contrario trasforma la materia a disposizione, cioe

si esercita come una forza interagendo con la natura*’

. Il lavoro ¢, in altri termini, una forza naturale
[Naturkraft] che interagisce dinamicamente fra le altre forze naturali. Da un lato, sottolineando la
dimensione di appartenenza e interazione con la natura, il concetto di Stoffwechsel indica un processo
che si svolge internamente alla totalita naturale. Dall’altro lato, tuttavia, proprio a partire dalla sua
appartenenza alla natura, il lavoratore si contrappone ad essa. Il concetto di ricambio materiale offre
la possibilita di pensare questo salto tra interno ed esterno: i rapporti sociali, le societa, la cultura, 1
modi di produzione si ergono non oltre la natura ma su di essa: una base da cui pur sempre dipendono
ma che si trasforma costantemente intrecciandosi alla sfera sociale**°.

In questo modo, riprendendo il celebre testo di Alfred Schmidt sul Concetto di natura in Marx®",

spesso eccessivamente criticato*>?

, S1 assiste a una riconfigurazione della polarita tra soggetto e
oggetto. La natura ¢ allo stesso tempo soggetto del lavoro e oggetto da questi mediato. Ovviamente,
il medio del lavoro non pone ontologicamente 1’elemento naturale e materiale; piuttosto lo colloca in
uno spazio nuovo, dove il naturale ¢ intrecciato al sociale al punto da rendere problematica ogni rigida

separazione dei due campi. Ma allo stesso tempo, anche il naturale sconfina nella socialita umana, al

T MEGA? 11/10.1, pp. 161-62; K. Marx, I/ Capitale. Libro primo, trad. it. di D. Cantimori, Editori Riuniti, Roma 1980,
cit., pp. 211-212, corsivi miei.

48 11 che, a scanso di equivoci, non indica che questo lavoro astrattamente considerato sia da identificare con il concetto
di lavoro astratto.

49 Si pensi al celebre passaggio della Critica al programma di Gotha: «Il lavoro non & la fonte di ogni ricchezza [die
Quelle alles Reichtums]. La natura [Die Natur] ¢ altrettanto fonte di valori d’uso [...] quanto il lavoro, che ¢ esso stesso
solo I'espressione di una forza naturale [ Naturkraft], la forza-lavoro umanay». K. Marx, Kritik des Gothaer Programms,
in MEGA?1/25.1, p. 9.

450 Non si puo, su questo, punto non fare riferimento alle intuizioni espresse in J. W. Moore, Anthropocene or Capitalocene?
Nature, History, and the Crisis of Capitalism, Pm Press, Oakland 2016, trad. it, Id., Antropocene o capitalocene? Scenari
di ecologia-mondo nella crisi planetaria, trad. it. di E. Leonardi, Verona, Ombre Corte, 2017.

SUA. Schmidt, I/ concetto di Natura in Marx, cit.

42 Si veda ad esempio le feroci critiche contenute in P. Burkett, Nature in Marx Reconsidered: A Silver Anniversary
Assessment of Alfred Schmidts Concept of Nature in Marx, in «Organization & Environment», vol. 10, n. 2, 1997, pp.
164-183; dove Schmidt viene accusato di cadere in un determinismo acritico. Una difesa delle posizioni di Schmidt dai
suoi fraintendimenti e uno sviluppo delle sue posizioni si possono trovare in C. Cassegard, (2021), Toward a Critical
Theory of Nature. Capital, Ecology and Dialectics, Bloomsbury, London-New York-Dublin 2021; R. Bellofiore,
Materialismo, dialettica e prassi emancipatrice, in A. Schmidt, Il concetto di natura, cit., pp. 5-37; volume nel quale ¢
contenuta anche una recensione di Lucio Colletti.

145



punto che le diverse organizzazioni del ricambio materiale con la natura si specificano come «modi
della mediazione della natura con se stessa»*>.

Ci0 che Schmidt tenta di mostrare ¢ che il concetto di ricambio materiale tra uomo e natura permette
di articolare e tenere assieme due assunti teorici e filosofici altrimenti difficilmente mediabili. Da un
lato, la conoscenza stessa della natura avviene pur sempre nel campo delle interazioni tra uomo e
natura, indi per cui diviene impossibile conoscerla sorvolando tale mediazione. Con altre parole, non
vi ¢ dato naturale che non sia allo stesso tempo gia di per s¢ mediato: il concetto dell’oggetto non
restituisce 1’oggetto nella sua purezza. Dall’altro lato, perd, nonostante 1’insopprimibilita della
mediazione soggettiva, 1’oggetto materialistico-naturale ha un fondo presociale. Nel linguaggio di
Schmidt, allievo di Horkeimer e Adorno, si tratta della «non-identita» che segna 1’eccedenza
dell’oggetto rispetto ai modi e alle forme attraverso cui esso viene appropriato dal soggetto:
«’intreccio reciproco di natura e societa, [...] la dialettica marxiana di soggetto e oggetto non viene
mai del tutto assorbita nel soggetton*>* né viceversa. L’elemento del non identico preserva dalle
illusioni dell’unita fusionale di uomo ¢ natura, da un lato, e dall’impasse dalle forme di dualismo,
dall’altro. Piu a fondo, 1’idea del rapporto con la natura come una costante interferenza reciproca
mediata dalle forme storicamente determinate del lavoro permette di riformulare in modo produttivo
la questione del dominio sulla natura. Se I’intervento sugli scambi naturali ¢ un’esigenza trans-storica
della produzione umana, allora gli uvomini sono in parte costretti ad avere un atteggiamento
strumentale nei confronti della natura. E, tuttavia, solo sotto il dominio del valore che la natura viene
astratta e reificata nella concezione di pura risorsa da spremere, cio¢ di un puro sostegno per la
produzione illimitata di valore**.

La natura continua a costituire il substrato degli scambi materiali, precondizione di ogni produzione,
ma con il modo di produzione capitalistico diventa un oggetto nuovo. Un oggetto, cio¢, che i rapporti
di produzione (e proprietd) pongono come qualcosa di separato e cosi di commensurabile, di
quantificabile e scambiabile: oggetto portatore di valore e mezzo per la valorizzazione**S. Il valore &
una forma specifica di manifestazione della ricchezza che delinea i tratti di uno specifico dominio
delle forze naturali: un movimento che sussume entro di sé le forze naturali del ricambio materiale
complessivo, ma che tende ad autonomizzarsi da questa sua strutturale dipendenza e a porsi, in tal
modo, come fine ultimo della produzione. Questo suo disancoramento ¢ la radice del suo specifico
dominio sulla natura, di cui la frattura metabolica non ¢ che un risultato. Di conseguenza, come scrive

Marx:

453 Cfr. A. Schmidt, Il concetto di natura, cit., p. 144.

44 Ivi, p. 145.

45 Cfr. . W. Moore, Nature in the limits to capital (and vice versa), in «Radical Philosophy», n. 193, Sept/Oct 2015, pp.
9-19; cfr. anche M. Postone, Time, labor and social domination, cit., p. 312.

46 Ivi, p. 19.

146



nella moderna agricoltura, come nell’industria urbana, [’accrescimento della forza
produttiva della quantita di lavoro fluidificata vengono pagate mediante la distruzione ¢ la
corruzione della forza lavorativa stessa. Cosi ogni progresso [jeder Forschritt] compiuto
dall’agricoltura capitalistica equivale a un progresso non solo nell’arte di derubare il
lavoratore, ma anche in quella di spogliare la terra [Forchritt in der Kunst, den Arbeiter,
sondern zugleich in der Kunst, den Boden zu berauben], ogni progresso che aumenta la sua
fertilita [Forschritt in Steigerung seiner Fruchtbarkeit] in un certo lasso di tempo equivale
a un progresso nella distruzione delle costanti sorgenti di tale fertilita [ Fortschritt im Ruin
der dauernden Quellen dieser Fruchtbarkeit]. Quanto maggiormente un paese, ed ¢ questo
il caso, ad esempio, degli Stati Uniti d’ America settentrionale®’, prende come fondamento
della propria evoluzione la grande industria, tanto piu celere diviene questo processo di
devastazione. Percio la produzione capitalistica sviluppa la tecnica e la combinazione del
processo di produzione sociale, mentre al contempo mina le fonti di ogni ricchezza
[Springquellen alles Reichthums untergrdbt]: la terra e il lavoratore®®,

Per Marx il progresso tecnico e scientifico, qualora non preluda ad una liberazione dal dominio del
capitale sul tempo dei lavoratori, puod coincidere con la devastazione delle fonti sorgive di ogni
ricchezza*®. La critica marxiana ¢ qui assolutamente anti-produttivistica. Cid che viene messo in
discussione ¢ proprio la traiettoria di sviluppo suggerita dalla produzione capitalistica, il cui peso
viene pagato sulle forze produttive e riproduttive, cio¢ attraverso il consumo dei corpi dei lavoratori
e la distruzione della fertilita dei suoli. Assieme all’immagine della frattura del ricambio materiale
viene qui riproposta una convergenza delle forze naturali, le quali subiscono I’effetto e il peso della
medesima logica produttivistica. Al centro di tale critica, dunque, si situa I’esigenza di mettere in
discussione le modalita, 1 fini, gli scopi della produzione capitalistica, e quindi i suoi modi di
appropriazione del tempo, dello spazio naturale e delle possibilita di sviluppo cooperativo. La critica
marxiana va letta, come suggerisce Franck Fischbach, «in modo proiettivo», osservando in essa «una
critica che si formula in termini di cio che il lavoro sociale umano potrebbe essere se fosse liberato
dal suo arruolamento al processo di valorizzazione — che permetterebbe un ritorno all’equilibrio del

rapporto tra sistemi sociali e sistemi naturali»*®,

Conclusione
In conclusione, il concetto di Stoffwechsel permette a Marx di indicare le interazioni tra un organismo

sociale e le sue condizioni naturali, dove I’accento cade sulla mediazione del processo produttivo,

45711 riferimento critico agli Stati Uniti ¢ riscontrabile, peraltro, nella stessa critica di Liebig, il quale scrive: «Gli effetti
dell'agricoltura predatoria non sono in nessun luogo piu visibili e piu cospicui che in America, dove i primi coloni in
Canada, nello stato di New York, in Pennsylvania, Virginia, Maryland, ecc. trovarono tratti di terra che, dopo pochi anni
di coltivazione, sarebbero stati impossibili da coltivare. I primi coloni trovarono tratti di terra che, dopo una sola aratura
e semina, davano una serie di raccolti di grano e tabacco per molti anni, senza che 1’agricoltore dovesse pensare a rim-
piazzare cio che aveva tolto al suolo nel grano e nelle foglie di tabacco». J. v. Liebig Chemische Briefe, cit., p. 477

8 MEGA? 11/10.1, pp. 454-456; cfr. K. Marx, Il Capitale. Libro primo, cit., pp. 551-553, trad. riveduta.

459 Per un approfondimento sulla dimensione critica dell’analisi marxiana della tecnologia si rimanda a F. Raimondi, Marx,
Darwin e la “storia critica della tecnologia”, in «Rivista elettronica della societa italiana di filosofia politica», pp. 1-21.
40 . Fischbach, Dalla produzione al lavoro, cit., p. 237.

147



sulle forme e sulle modalita di organizzazione delle interazioni costanti con il flusso degli scambi
materiali. Nondimeno, attraverso tale concetto, si articola una concezione del rapporto tra sistemi
sociali/produttivi e sistemi naturali che ¢, allo stesso tempo, tanto modesta quanto ambiziosa.

Con tale concetto Marx lavora ambiziosamente alla faticosa de-naturalizzazione della proprieta
privata capitalistica, le cui modalita di appropriazione della natura sono parte integrante di quei
rapporti capitalistici alla base della rottura metabolica. In un celebre passo del Terzo Libro de Il
Capitale, ’autore confronta la proprieta di schiavi e quella della terra. In entrambi i casi a costituire
il «titolo di vendita» non ¢ 1’atto di scambio stesso. Non ¢ nel mercato che troviamo le condizioni di
possibilita della proprieta di uomini, o della terra e dei beni comuni. «Questo titolo deve essere creato
dai rapporti di produzione»*!. La sorgente materiale del titolo va cercata nelle striature dei conflitti
materiali interni alla societa. Sono i rapporti sociali di produzione cio da cui emergono determinate

modalita di appropriazione e proprieta della natura.

Dal punto di vista di una piu elevata formazione economica della societa, la proprieta
privata del globo terrestre da parte di singoli individui apparira cosi assurda come la
proprieta privata di un uomo da parte di un altro uomo. Anche un’intera societa, una nazione,
e anche tutte le societa di una stessa epoca prese complessivamente, non sono proprietarie
della terra [nicht Eigenthiimer der Erde]. Sono soltanto i suoi possessori [ihre Besitzer], 1
suoi usufruttuari [ihre Nutzniefer]| e hanno il dovere di tramandarla migliorata, come boni
patres familias, alle generazioni successive*®,

A guardar bene, I’attenzione sulla questione dello Stoffwechsel si riflette in questa immagine di una
formazione economica legata alla terra dalla responsabilita intergenerazionale di restituirne la fertilita
dei suoli. Al contrario, la proprieta privata moderna si incardina in un rapporto con la natura reificante
e di dominazione, che si mostra, infine, irrimediabilmente irrazionale nell’incapacita di tenere
adeguatamente in conto la dimensione di strutturale dipendenza dalla natura. Ecco che emerge anche
la modestia del progetto marxiano. Sintomo, forse, di un riconoscimento ancor piu radicale della
dimensione precaria dell’esistenza umana. Il regno della necessita naturale, Naturnothwendigkeit,
rappresenta una soglia infrangibile, ma allo stesso tempo la base per I’emergere della vera, nonché

unica, possibilita di emancipazione.

Di fatto, il regno della liberta comincia soltanto 1a dove cessa il lavoro determinato dalla
necessita e dalla finalita esterna; si trova quindi per sua natura oltre la sfera della produzione
materiale vera e propria. Come il selvaggio deve lottare con la natura per soddisfare i suoi

461 «Was ihn [den Titel] iiberhaupt geschaffen hat, waren die Produktionsverhiltnisse». cfr. MEGA? 1I/15.1, p. 752, K.
Marx — F. Engels, /I Capitale. Libro terzo, cit., pp. 886.
462 Ibidem.

148



bisogni, per conservare e riprodurre la sua vita, cosi deve fare anche I’uomo civile, e lo deve
fare in tutte le forme della societa e sotto tutti i possibili modi di produzione. A mano a
mano che egli si sviluppa, si espande il regno delle necessita naturale [Reich
Naturnothwendigkeit], perché si espandono i suoi bisogni, ma al tempo stesso si espandono
le forze produttive che soddisfano questi bisogni. [...] La liberta in questo campo puo
consistere solo in cid: che 1'uomo socializzato, cio¢ 1 produttori associati, regolano
razionalmente il loro ricambio materiale con la natura [ihren Stoffwechsel mit der Natur
rationell regeln] e lo portano sotto il controllo sociale [unter ihre gemeinschaftliche
Kontrolle], invece di essere da esso dominati come da una forza cieca [von einer blinden
Macht beherrscht zu werden] [...] Ma questo rimane sempre un regno della necessita. Al di
1a di esso comincia lo sviluppo delle capacita umane, che ¢ fine a se stesso, il vero regno
della liberta, che tuttavia puo fiorire soltanto sulle basi di quel regno della necessita.
Condizione fondamentale [Grundbedingung] di tutto cio ¢ la riduzione della giornata
lavorativa®®.

Da questa lunga citazione possiamo trarre alcune considerazioni conclusive. Da un lato, che la liberta
coincida nella regolazione razionale del ricambio materiale implica che essa vada pensata nel solco
della riappropriazione e del controllo del processo sociale di produzione da parte dei lavoratori, ossia
che il lavoro di interazione con la natura non venga subito come un potere estraneo (come una
«entfremdete Gewalt»). Ma, dall’altro lato, tale concezione suggerisce potentemente che ogni forma
di liberta ¢ legata pur sempre alla sfera naturale, che il nesso necessita-liberta non puo essere mai del
tutto rescisso, che questa dipendenza ¢ un vincolo eterno ma anche, e in ragione di cio, il vero regno

464

del possibile®™”. O, andando oltre il testo, che € proprio la finitezza e la precarieta dell’'uomo e della

sua attivita nell’ambiente a dotare di politicita la questione del ricambio materiale con la natura, a
fornire i binari entro i quali si incrociano le striature conflittuali del sociale*®,

Va poi notato che, nel tema della regolazione razionale del ricambio materiale, Marx cerca di
intrecciare il tema politico (della lotta di classe per il) del controllo dei produttori associati con quello
scientifico: il controllo ¢ non solo politico, collettivo, ma anche razionale, ossia informato
scientificamente. Certo, Marx non offre uno sviluppo dettagliato di come debba strutturarsi tale
connubio, né che forme possa assumere il ricambio materiale complessivo di una piu elevata
formazione sociale. Emerge pero, anche se in forma implicita, il suggerimento di far lavorare la
scienza nelle fratture sociali, come condizione necessaria del controllo e della regolazione sociale del
ricambio materiale. D’altro canto, proprio tale controllo va posto in tensione con la decostruzione dei

rapporti di proprieta operata da Marx: non il moderno proprietario individuale, né lo Stato, né la

societa intera possono dirsi proprietari della terra. Il rapporto con I’elemento naturale, da un lato, deve

463 MEGAZ 1I/15.1, pp. 794-95; trad. it., K. Marx — F. Engels, /I Capitale. Libro terzo, cit., p. 933.

464 Anche questo punto ¢ colto molto adeguatamente da Alfred Schmidt ed ¢ centrale nella sua lettura, cfr. A. Schmidt, 1/
concetto di natura in Marx, cit., p. 209 e sgg.

465 Un accento sulla dimensione della dipendenza e della precarieta ¢ rilevante anche nella lettura di J. Butler, 1/ corpo
inorganico nel giovane Marx, cit., pp. 77-78; la cui attenzione, tuttavia, ¢ rivolta quasi esclusivamente ai cosiddetti
Manoscritti economico-filosofici del 1844.

149



venire proiettato lungo il pit ampio succedersi temporale delle diverse generazioni, mentre, dall’altro
lato, deve essere svincolato dal dominio soggettivo, dal potere del soggetto proprietario sull’oggetto
naturale*®®. Emerge, dunque, I’'immagine di un rapporto obliguo con la natura, che offre I’opportunita
di problematizzare il movimento di autonomizzazione della stera economica e, con cio, I’imposizione
del valore come norma universale, indicando il vincolo di una necessita naturale, Naturnotwendigkeit.
Cosi, il tema del controllo del ricambio materiale si pone come un orizzonte politico aperto e
complesso; una trama o uno sfondo su cui annodare lotte ¢ movimenti sociali diversi ma convergenti.
Questa forse I’eredita piu ricca e incompleta lasciata dalla riflessione marxiana sul rapporto tra societa

€ natura.

466 Riprendo le riflessioni presenti in M. Tomba, Marx: individualizzazione e antropologia, in «Cosmopolis. Rivista di
filosofia e teoria politica» n. 12, 2, disponibile all’indirizzo online:
https://www.cosmopolisonline.it/articolo.php?numero=XI1122015&id=7.

150



