
Sull'ecologia del capitalismo
di  Antithesis



La crescita della produzione ha finora interamente 
confermato la sua natura come la realizzazione 
dell'economia politica: come la crescita della povertà, che
ha invaso e devastato il tessuto stesso della vita. [...] 
Questa società è regolata da un'economia troppo 
sviluppata che trasforma tutto – l'acqua sorgiva e persino 
l'aria di città – in beni economici, vale a dire che tutto è 
diventato un'economia malata – che è la negazione 
completa dell'uomo...
                                Guy Debord - Il pianeta malato

2



3



Nel secolo precedente, il processo di espansione su 
scala globale del modo di produzione capitalista, è 
stato allo stesso tempo anche un processo di 
trasformazione della biosfera nel suo complesso. 
Tale processo ha avuto come conseguenza il disturbo
dell'equilibrio ecologico del pianeta, un equilibrio 
che si era conservato nei passati diecimila anni, in 
un periodo noto come l'Olocene. Secondo recenti 
studi scientifici [1], i principali aspetti di una simile 
trasformazione ecologica sono i seguenti: 
- 1 -  Aumento della temperatura media del 
pianeta a causa dell'aumento della concentrazione 
atmosferica dell'anidride carbonica e di altri gas 
serra. Questo aumento é causato sia dalla 
combustione di combustibili fossili al fine di fornire 
energia alla produzione capitalistica e alla 
riproduzione, sia dalle emissioni che si originano dal
modo di produzione agricolo capitalistico. [2]
- 2 -  Grande perdita di biodiversità, dovuta 
principalmente alla conversione dell'ecosistema 
forestale nelle zone di produzione agricola, o in parti
del tessuto urbano. Si prevede che entro il 21° 
secolo, sarà minacciato di estinzione fino al 30% di 
tutte le specie di mammiferi, uccelli e anfibi.
- 3 -  Perturbazione dei cicli di azoto e fosforo, che
vengono trasferiti in percentuali sempre più 
crescenti dall'atmosfera agli oceani ed al sistema 

4



lacustre del pianeta, a causa dell'utilizzo 
nell'agricoltura capitalistica di enormi quantità di 
fertilizzanti. L'inquinamento degli oceani ha portato 
persino ad eventi anossici locali (ad esempio, nel 
Mar Baltico) nel corso dei quali i livelli di ossigeno 
nel mare si sono significativamente ridotti.
- 4 - Oltre ai fenomeni sopra descritti, l'esaurimento
dell'ozono atmosferico ed il livello di 
acidificazione degli oceani hanno raggiunto un 
punto critico.

Tutti questi mutamenti ambientali si sono quindi 
manifestati in vari modi su una scala geografica più 
locale: un grande aumento della frequenza degli 
uragani, desertificazione di vaste aree in varie parti 
del mondo, deforestazione, aumento della frequenza 
di fenomeni metereologici estremi, come 
inondazioni e lunghi periodi di siccità, emergere di 
nuove malattie che vengono trasmesse in maniera 
imprevedibile, e così via. Allo stesso tempo, la 
produttività dell'agricoltura è stata notevolmente 
rallentata a causa dell'esaurimento del suolo. Inoltre, 
i nuovi metodi biotecnologici di coltivazione, basati 
su piante geneticamente modificate, non sono stati in
grado di invertire questo rallentamento , a causa 
dell'aumento delle cosiddette "super-infestanti". Fra 
il 1980 ed il 2008, la produzione mondiale di grano e

5



mais si è ridotta rispettivamente del 5,5% e del 3,8%
rispetto ad uno scenario controfattuale senza trend 
climatico. [3] Questi fenomeni hanno effetti negativi
sulle condizioni di vita del proletariato globale. I 
settori più deboli e più poveri del proletariato 
vengono colpiti nella maniera più estrema e devono 
affrontare anche la penuria di cibo e la mancanza di 
acqua potabile.
Secondo l'ideologia apologetica della "economia 
ambientale, il disturbo dell'equilibrio ecologico del 
pianeta, l'accumulo di sostanza inquinanti e tossiche,
ad esempio la distruzione delle precondizioni 
naturali per la soddisfazione dei bisogni sociali 
umani, sono un effetto dell'intrinseco conflitto fra 
l'umanità e la natura extra-umana. [4] Non viene 
riconosciuta che l'origine di questi cambiamenti è 
nel modo di produzione capitalista. Le nature extra-
umane, vale a dire le condizioni naturali e le risorse 
che non possono essere (ri)prodotte dalla produzione
capitalistica, vengono considerate come se fossero 
"doni della natura" usurpati gratuitamente dai 
capitalisti.
Quando il degrado ambientale pone ostacoli alla 
riproduzione estesa del capitale perché porta, ad 
esempio, a un rallentamento della produttività 
agricola o a un aumento della spesa per combattere 
le malattie legate all'inquinamento e, quindi, a un 

6



aumento del valore della forza lavoro, i fenomeni di 
degrado ambientale sono caratterizzati come 
"esternalità ambientali" o "economie esterne". [5]

Prima di procedere ad una critica più dettagliata 
delle "soluzioni" proposte dalla "economia 
ambientale", che ruotano principalmente intorno alla
monetizzazione della natura, vale a dire alla 
"internalizzazione" delle risorse naturali e delle 
condizioni all'interno del mercato capitalistico, 
tenteremo, attraverso le armi della critica marxiana 
dell'economia politica, di mostrare perché il dominio
del modo di produzione capitalista si intreccia con la
svalutazione permanente sia della natura umana che 
di quella extra-umana. Nell'ultima parte del testo 
cercheremo di presentare criticamente alcune 
dimensioni delle lotte sociali che sono scoppiate 
contro la svalutazione della natura, e da esercitare la 
critica delle ideologie che sono emerse ed 
impediscono lo sviluppo di tali lotte.

7



1. La legge del valore e la natura in 
quanto non-valore

In primo luogo il lavoro è un processo che si svolge 
fra l'uomo e la natura, nel quale l'uomo per mezzo 
della propria azione produce, regola e controlla il 
ricambio organico fra se stesso e la natura. 

Marx, Il Capitale [6]

Il lavoro non è la fonte di ogni ricchezza. La natura
è la fonte dei valori d'uso (e in questi consiste la 
ricchezza effettiva!) altrettanto quanto il lavoro, che 
a sua volta, è soltanto la manifestazione di una 
forza naturale, la forza-lavoro umana.

Marx, Critica al programma di Gotha [7]

La produzione capitalista di merci si basa sia sul 
lavoro umano che sulla natura. Tuttavia, il valore 
delle merci è determinato solo dal tempo di lavoro 
astratto socialmente necessario richiesto per la loro 
produzione. Il valore della ricchezza sociale, 
espresso in denaro, che è la necessaria forma di 
apparenza del lavoro astratto, in tal senso richiede la 
svalutazione della natura non umana. [8] E questa 
svalutazione non è altro che un'espressione della 

8



contraddizione fra il valore d'uso ed il valore che è 
nascosto nella forma merce. 
Come ha scritto Marx nel Capitale, «in quanto 
valore di scambio [le merci] non contengono un 
atomo di valore d'uso» e, quindi, non contengono un
atomo di natura non umana. [9]

Il carattere omogeneo, divisibile, mobile e 
quantitativamente illimitato della forma valore è 
direttamente in opposizione alla diversità qualitativa,
alla specificità locale, ai limiti quantitativi ed al 
carattere unitario ed indivisibile dei valori d'uso 
prodotti dalla natura.

La distinguibilità naturale delle merci deve entrare in
contraddizione con la loro equivalenza economica, 
poiché entrambe possono esistere insieme solo se la 
merce raggiunge una doppia esistenza, non solo 
quella naturale ma anche quella puramente 
economica, dove quest'ultima è un mero simbolo, 
una cifra per una relazione di produzione, un mero 
simbolo del suo proprio valore. Come valore, ogni 
merce è ugualmente divisibile; questo non avviene 
per quanto riguarda la sua esistenza naturale. [10]

Inoltre, la tendenza del capitale ad un espansione 
ininterrotta ed illimitata come valore auto-

9



valorizzante entra in conflitto con le precondizioni 
materialmente determinate e temporali della 
produzione (principalmente) agricola, ad esempio, il 
ciclo di riproduzione biologica di animali e piante. 
Questo conflitto è specificamente connesso con il 
bisogno del capitale di ridurre continuamente il suo 
tempo di realizzazione (vale a dire, la somma del 
suo tempo di produzione e del suo tempo di 
circolazione), in modo che il valore ed il plusvalore 
prodotti in un anno economico vengano moltiplicati.
Questa "compressione dello spazio-tempo", come 
l'ha chiamata David Harvey, [11] ha portato ad 
un'accelerazione peculiare e spaventosa della 
produzione della natura: la pesca che produce 
salmoni transgenici a crescita più rapida, una 
mungitura più veloce, mucche riempite di ormoni, e,
cosa ancora più spettacolare, il passaggio dal pollo 
in 73 giorni del 1955 al pollo in 42 giorni del 2005. 
[12]

10



2. L'allontanamento della società dalla 
natura

Come chiarisce Marx, in Teorie sul Plusvalore, nel 
capitalismo la produzione di valore presuppone 
l'alienazione del lavoro:

Il capitale è produttivo di valore solo come 
rapporto, in quanto esso, come forza coercitiva nei 
confronti del lavoro salariato, costringe questo a 
compiere del plus-lavoro, o stimola la forza 
produttiva del lavoro a creare plusvalore relativo. In
entrambi i casi esso produce valore solo in quanto è 
il potere, estraniato dal lavoro, delle condizioni 
oggettive del lavoro sul lavoro stesso, in generale 
solo in quanto è una delle forme del lavoro salariato
stesso, in quanto è condizione del lavoro salariato. 
Ma nel senso in cui lo concepiscono di solito gli 
economisti, in quanto lavoro accumulato esistente in
denaro o in merci, il capitale, come tutte le 
condizioni di lavoro, comprese le forze della natura 
non pagate, opera produttivamente nel processo 
lavorativo, nella produzione di valori d’uso, ma non
diventa mai fonte di valore. [13]

11



E qualche centinaio di pagine più avanti:

L'errore di Ricardo è che si preoccupa solo della 
grandezza del valore. Di conseguenza, la sua 
attenzione si concentra sulla quantità relativa di 
valore che le differenti merci rappresentano, o che 
le merci contengono in quanto valore. Ma il lavoro 
incarnato in esse deve essere rappresentato come 
lavoro sociale, come lavoro individuale alienato. 
[14]

Nei Manoscritti economici e filosofici del 1844, 
Marx sostiene che nel capitalismo l'alienazione del 
lavoro è allo stesso tempo un'alienazione della 
natura dall'uomo: 

Abbiamo considerato l'atto dell'estraniazione 
dell'attività pratica dell'uomo, cioè il lavoro, da due 
lati. 1) Il rapporto dell'operaio col prodotto del 
lavoro considerato come oggetto estraneo e 
oppressivo. Questo rapporto è ad un tempo il 
rapporto col mondo esterno sensibile, con gli 
oggetti della natura, inteso come un mondo estraneo
che gli sta di fronte in modo ostile. 2) Il rapporto del
lavoro con l'atto della produzione entro il lavoro. 
Questo rapporto è il rapporto dell'operaio con la 
sua propria attività come attività estranea che non 

12



gli appartiene, l'attività come passività, la forza 
come impotenza, la procreazione come svirilimento, 
l'energia fisica e spirituale propria dell'operaio, la 
sua vita personale - e infatti che [altro] è la vita se 
non attività? - come un'attività rivolta contro di lui, 
da lui indipendente, e che non gli appartiene. La 
natura è il corpo inorganico dell'uomo, 
precisamente la natura in quanto non è essa stessa 
corpo umano. Che l'uomo viva della natura vuol 
dire che la natura è il suo corpo, con cui deve stare 
in costante rapporto per non morire. Che la vita 
fisica e spirituale dell'uomo sia congiunta con la 
natura, non significa altro che la natura è congiunta
con se stessa, perché l'uomo è una parte della 
natura. Poiché il lavoro estraniato rende estranea 
all'uomo 1) la natura e 2) l'uomo stesso, la sua 
propria funzione attiva, la sua attività vitale, rende 
estranea all'uomo la specie; fa della vita della 
specie un mezzo della vita individuale. [15]

Quest'idea è stata sviluppata ulteriormente nei 
Grundrisse dove Marx ha presentato per la prima 
volta il processo storico per mezzo del quale sarebbe
possibile spiegare come è avvenuta la rottura 
dell'unità dell'umanità viva ed attiva, con le 
condizioni naturali del suo scambio metabolico con 
la natura, come è avvenuta «la separazione di 

13



queste condizioni inorganiche dell'esistenza umana 
da questa esistenza attiva, una separazione che è 
posta compiutamente solo nel rapporto tra lavoro 
salariato e capitale», [16] cioè il processo storico 
che alla fine porta alla separazione dei produttori dai
mezzi di produzione: il processo storico della 
cosiddetta accumulazione primitiva.

In maniera caratteristica, scrive: «la relazione fra 
lavoro e capitale, ovvero le condizioni oggettive del 
lavoro in quanto capitale, presuppone un processo 
storico che dissolva le varie forme in cui il 
lavoratore è un proprietario, o in cui il proprietario 
lavora. Quindi, innanzitutto [presuppone] la 
dissoluzione della relazione con la terra - terra e 
suolo - come condizione naturale di produzione - a 
cui egli si riferisce come al suo proprio essere 
inorganico».[17]

E, nello stesso contesto, 

per la prima volta la natura diventa un puro oggetto
per l'umanità, un puro oggetto di utilità, e cessa di 
essere riconosciuta come forza per sé; e la stessa 
conoscenza teoretica delle sue leggi autonome si 
presenta semplicemente come astuzia capace di 
subordinarla ai bisogni umani sia come oggetto di 

14



consumo sia come mezzo di produzione. In virtù di 
questa sua tendenza, il capitale spinge a superare 
sia le barriere e i pregiudizi nazionali, sia l'idolatria
della natura, la soddisfazione tradizionale, 
orgogliosamente ristretta entro angusti limiti, dei 
bisogni esistenti, e la riproduzione del vecchio modo
di vivere.(...) Ma dal fatto che il capitale pone 
ciascuno di questi limiti come un ostacolo e perciò 
idealmente lo ha superato, non ne deriva affatto che 
esso lo abbia superato realmente, e poiché ciascuno 
di tali ostacoli contraddice alla sua destinazione, la 
sua produzione si muove tra contraddizioni 
continuamente superate ma altrettanto 
continuamente poste. [18]
 
È precisamente questo il punto in cui ha origine la 
possibilità, sia di cambiamenti catastrofici in 
ecosistemi locali e periferici, che quella di un 
disturbo più onnicomprensivo dell'equilibrio 
ecologico planetario. Ad ogni modo, per rispondere 
alla domanda su come questa possibilità di "crisi 
ecologica" divenga attualità, è necessario studiare ed
analizzare concretamente la storia dello sviluppo 
capitalistico. La risposta ad una domanda simile non 
può essere tratta direttamente dalla dialettica astratta 
delle contraddizioni della produzione capitalistica 
delle merci.

15



3. La frattura metabolica

In Marx, lo straniamento della società rispetto alla 
natura viene concretizzato, nei termini della sua 
dimensione materiale, nel primo e nel terzo volume 
del Capitale. Qui, Marx introduce il concetto di 
"frattura metabolica": la frattura avvenuta nel 
metabolismo fra società e natura. Questa frattura 
deriva dall'approfondirsi dell'antitesi fra città e 
campagna, vale a dire, dalla divisione geografica 
della produzione capitalistica con la concentrazione 
delle industrie nelle aree urbane e dell'agricoltura 
nelle campagne. Secondo quest'approccio, dato che 
una piccola parte della classe operaia viene 
impiegata nell'agricoltura capitalista, la parte più 
grande della popolazione si è concentrata nelle città. 
In tal modo, le sostanze nutritive e gli elementi che 
vengono estratti dalla terra per produrre cibo, abiti 
ed abitazioni per la popolazione, non vengono 
riciclati e sono convertiti in sostanze inquinanti nelle
città. È evidente che i fenomeni contemporanei di 
disturbo ecologico, come la perturbazione dei cicli 
di azoto e fosforo, e l'acidificazione dei mari 
menzionati nella parte introduttiva, possono essere 
esposti in base al concetto della "frattura 
metabolica", che è stata introdotta da Marx 150 anni 
fa. 

16



In questo contesto, nel terzo volume del Capitale, 
Marx scrive:

In entrambe le forme [agricola su piccola e su larga
scala], invece di un trattamento razionale e 
consapevole della terra, vista come una proprietà 
comune permanente, come condizione inalienabile 
per l'esistenza e per la riproduzione della catena 
delle generazioni umane, abbiamo lo sfruttamento e 
lo sperpero dei poteri della terra... Dall'altra parte, 
le grandi proprietà fondiarie riducono la 
popolazione agricola ad un minimo sempre più 
decrescente e la contrappone ad una sempre più 
crescente popolazione industriale che si trova 
stipata tutta insieme in grandi città; in tal modo si 
producono condizioni che provocano 
un'irreparabile frattura nel processo 
interdipendente del metabolismo sociale, un 
metabolismo prescritto dalla leggi naturali della 
vita stessa. Il risultato di ciò è uno spreco della 
vitalità del suolo, che viene trasportato per il 
commercio ben oltre i confini di un singolo 
paese...L'industria su larga scala e l'agricoltura 
perseguita industrialmente su larga scala hanno lo 
stesso effetto. Se in origine si distinguono per il fatto
che la prima emette rifiuti e rovina la forza lavoro, e
quindi il potere naturale dell'uomo, mentre la 

17



seconda fa lo stesso per quanto riguarda il potere 
naturale del suolo, poi si collegano durante il corso 
successivo dello sviluppo, dal momento che il 
sistema industriale applicato all'agricoltura mette in
pericolo i lavoratori, mentre da parte loro 
l'industria e il commercio forniscono all'agricoltura 
i mezzi per esaurire il suolo. [19]

La frattura, nel metabolismo fra società è natura è, 
quindi, accompagnata dallo sperpero e dalla 
distruzione della forza lavoro, del potere naturale 
degli esseri umani, in quanto la produzione del 
plusvalore si basa sul massimo sfruttamento 
possibile della forza lavoro, fino al punto di arrivare 
alla sua rovina e alla sua deformazione per mezzo 
dell'incremento del tempo di lavoro e dell'intensità 
del lavoro, ma anche attraverso la distruzione della 
salute dei lavoratori, in quanto effetto 
dell'inquinamento. Questi due aspetti complementari
della distruzione del potere naturale degli esseri 
umani e della terra, vengono descritti con ancor 
maggiore chiarezza nel primo volume del Capitale:

Con la preponderanza sempre crescente della 
popolazione urbana che la produzione capitalistica 
accumula in grandi centri, essa accumula da un lato
la forza motrice storica della società, dall’altro 

18



turba il ricambio organico fra uomo e terra, ossia il 
ritorno alla terra degli elementi costitutivi della 
terra consumati dall’uomo sotto forma di mezzi 
alimentari e di vestiario, turba dunque l’eterna 
condizione naturale di una durevole fertilità del 
suolo. Così distrugge insieme la salute fisica degli 
operai urbani e la vita intellettuale dell’operaio 
rurale (...) E ogni progresso dell’agricoltura 
capitalistica costituisce un progresso non solo 
nell’arte di rapinare l’operaio, ma anche nell’arte 
di rapinare il suolo; ogni progresso 
nell’accrescimento della sua fertilità per un dato 
periodo di tempo, costituisce insieme un progresso 
della rovina delle fonti durevoli di questa fertilità 
(...) La produzione capitalistica sviluppa quindi la 
tecnica e la combinazione del processo di 
produzione sociale solo minando al contempo le 
fonti da cui sgorga ogni ricchezza: la terra e 
l’operaio. [20]

«Il capitale non si pone nessuna domanda circa la 
lunghezza della vita della forza lavoro. Ciò che gli 
interessa è puramente e semplicemente il massimo 
della forza lavoro che può essere messa in moto nel 
corso di una giornata lavorativa. Ottiene 
quest'obiettivo accorciando la vita della forza 
lavoro, allo stesso modo in cui un avido contadino 

19



strappa al suolo più prodotti possibili, privandolo 
così della sua fertilità. [21]

Naturalmente, quando Marx faceva le osservazioni 
di cui sopra, lo stato sociale capitalista non era 
ancora stato formato. Contrariamente alla miopia e 
all'avidità dei singoli capitalisti, il welfare tenta di 
gestire lo sfruttamento della forza lavoro e della 
natura in maniera più razionale, al fine di facilitare 
in tal modo un processo più fluido di quella che è la 
riproduzione allargata del capitale sociale totale. Il 
capitalismo dello stato sociale fa emergere, a sua 
volta, nuove contraddizioni ed antagonismi, che 
cerca poi di abolire attraverso delle politiche di 
"sviluppo sostenibile", che verrà descritto e criticato 
nelle successive sezioni.

Per Marx, l'ampliamento dei bisogni sociali non 
deve necessariamente portare all'approfondimento 
della frattura metabolica, e all'esaurimento delle 
risorse naturali, come afferma Malthus:

Questo regno della necessità naturale si espande 
insieme al suo [dell'uomo (sic)] sviluppo, poiché lo 
fanno anche i suoi bisogni; ma allo stesso tempo si 
espandono anche le forze produttive per soddisfarli. 
La libertà, in questa sfera, può consistere solo in 

20



questo, che l'uomo socializzato, i produttori 
associati, governi in maniera razionale il 
metabolismo umano con la natura, portandolo sotto 
il proprio controllo collettivo, anziché esserne 
dominato da esso come da un potere cieco; 
realizzandolo con il minimo dispendio di energia e 
nelle condizioni più degne e più appropriate alla 
loro natura umana. [22]

In altre parole, la straniazione della società dalla 
natura verrà superata nel comunismo per mezzo 
della regolazione razionale del metabolismo con la 
natura, attraverso la soddisfazione dei ricchi e 
diversi bisogni umani con il minor dispendio 
possibile di energie e con lo sviluppo di nuove forze 
produttive che non esauriranno la fertilità della 
natura. Jason Moore menziona le "permaculture" ed 
il "sistema di intensificazione del riso" come esempi 
della direzione che dovrebbe prendere l'agricoltura 
in una società comunista. [23]

In ogni caso, Marx era stato chiaro sul fatto che, non
solo il capitalista, ma nemmeno l'intera società 
umana era la proprietaria della terra:

 Dal punto di vista di una più alta formazione 
socioeconomica, la proprietà privata da parte di 

21



particolari individui sulla terra apparirà altrettanto 
assurda quanto la proprietà privata di un uomo su 
altri uomini. Perfino un'intera società, una nazione, 
o tutte le società simultaneamente esistenti prese 
tutte insieme, non sono i proprietari della terra. Essi
ne sono semplicemente i possessori, i beneficiari, ed
hanno il dovere di lasciarla alle generazioni 
successive in uno stato migliore di come l'hanno 
trovata, come dei boni patres familias. [24]

22



4. Libera appropriazione (saccheggio) 
degli elementi della ricchezza naturale

Nella seconda parte di questo testo abbiamo 
mostrato perché la produzione di valore e 
l'accumulazione sono allo stesso tempo una 
relazione di svalutazione della natura non umana. 
L'appropriazione ad un costo il più basso possibile, o
perfino gratis, di tutti gli elementi della ricchezza 
naturale e sociale, contribuisce ad economizzare sul 
capitale costante e su quello variabile, e serve, 
perciò, ad incrementare sia il tasso di plusvalore che 
il saggio di profitto.

Appare quindi straordinariamente chiaro che i mezzi
di produzione non trasferiscono mai al prodotto più 
valore di quanto essi stessi ne perdano durante il 
processo lavorativo, a partire dalla distruzione del 
proprio valore d'uso. Se uno strumento di 
produzione non ha alcun valore da perdere - cioè se 
non è il prodotto di lavoro umano - esso non 
trasferisce al prodotto alcun valore. Aiuta così a 
creare valore d'uso senza però contribuire alla 
formazione di valore di scambio. Questo vale ed è 
vero per tutti quei mezzi di produzione forniti dalla 
natura senza che vi sia assistenza umana, come la 
terra, il vento, l'acqua, i metalli sotto forma di 

23



minerali, ed il legname nelle foreste vergini». [25] 
(...) «S’è visto che le forze produttive derivanti dalla
cooperazione e dalla divisione del lavoro non 
costano nulla al capitale. Sono forze naturali del 
lavoro sociale. Neppure le forze naturali, le quali, 
come il vapore, come l’acqua, ecc. vengono 
appropriate ai processi produttivi, costano nulla. 
[26]

L’industriale che lavora con la macchina a vapore 
impiega ugualmente forze naturali che non gli 
costano nulla, ma che rendono il lavoro più 
produttivo e, nella misura in cui esse rendono in tal 
modo meno costosa la produzione dei mezzi di 
sussistenza richiesti dagli operai, accrescono il 
plusvalore e quindi il profitto; forze naturali, quindi,
che sono monopolizzate dal capitale precisamente 
come lo sono le forze naturali del lavoro sociale 
derivanti dalla cooperazione, dalla divisione, ecc. 
L’industriale paga il carbone, ma egli non paga la 
proprietà dell’acqua di mutare il suo stato, di 
trasformarsi in vapore, non paga la elasticità del 
vapore e così via. Questa monopolizzazione delle 
forze naturali, vale a dire della accresciuta 
produttività del lavoro a cui esse danno origine, è 
comune a tutti i capitali che lavorano con macchine 
a vapore. Essa può aumentare quella parte del 

24



prodotto del lavoro che rappresenta il plusvalore, 
rispetto alla parte che si converte in salario. [27]

Per di più, l'appropriazione gratuita della ricchezza 
naturale, quando e dove possibile, rende più a buon 
mercato i mezzi di produzione, vale a dire il capitale 
costante, e quindi funziona come un fattore di 
contrasto all'incremento del valore della 
composizione del capitale e, di conseguenza, alla 
tendenza alla caduta del saggio di profitto.

Si può sostenere che il capitalismo sia, da una parte, 
il comando sul lavoro non pagato della classe 
operaia nella produzione capitalistica di merci, nel 
senso che il valore rappresentato dai salari è 
inferiore al valore prodotto dal lavoro [28] e che, 
dall'altro lato, è il comando sia sui lavori domestici 
non retribuiti (che, a causa della prevalente divisione
di genere del lavoro, vengono svolti soprattutto dalle
donne) sia sul "lavoro" fornito gratuitamente dalle 
fonti naturali di ricchezza. 
Nel primo caso, lo sfruttamento del lavoro salariato
produce valore e plusvalore. Nel secondo caso, 
l'appropriazione gratuita del valore d'uso prodotto 
dal "lavoro" non pagato della natura e dal lavoro 
domestico non retribuito contribuisce alla 
svalutazione del capitale costante e del capitale 

25



variabile e, di conseguenza, all'incremento del valore
e del profitto. Perciò, possiamo sostenere, seguendo 
l'analisi di Jason Moore, che il capitalismo è basato 
sulla frammentazione delle relazioni della società 
capitalista con la natura: le forze naturali dei 
lavoratori salariati vengono internalizzate nella 
produzione capitalista e nella circolazione sotto 
forma della merce forza lavoro, mentre le forze 
produttive non umane della natura e le forze naturali 
delle lavoratrici domestiche senza salario vengono 
trasformate in "esternalità", tanto per usare una 
terminologia dell'economia borghese.

È possibile che un'obiezione all'analisi di cui sopra 
possa essere sollevata in relazione al fatto che spesso
i valori d'uso naturali hanno un prezzo, vale a dire, 
possono essere compravenduti oppure possono 
essere affittati in cambio di una certa quantità di 
denaro. Marx spiega tale fenomeno sulla base del 
fatto che - come viene menzionato nel passaggio 
precedente del terzo volume del Capitale - le forze 
naturali forniscono valore d'uso senza alcun costo 
che appartiene ai mezzi di produzioni e che 
incrementa la produttività del lavoro. [29] 

Marx usa l'esempio di una cascata che fornisce 
energia ad un impianto.

La determinazione del valore mediante il tempo di 

26



lavoro socialmente necessario si afferma con la 
diminuzione del prezzo delle merci e la necessità di 
produrre le merci nelle stesse favorevoli condizioni. 
Ma è diverso per quanto riguarda il plus-profitto 
dell’industriale che utilizza la cascata. 
L’accresciuta forza produttiva del lavoro da lui 
impiegato non deriva né dal capitale e dal lavoro 
stesso, né dalla semplice utilizzazione di una forza 
naturale distinta dal capitale e dal lavoro, ma 
incorporata nel capitale. Essa deriva da una 
maggiore produttività naturale del lavoro, connessa 
allo sfruttamento di una forza naturale che però non
si trova a disposizione di qualsiasi capitale nella 
stessa sfera di produzione, come ad es. la elasticità 
del vapore; di una forza naturale, quindi, il cui 
sfruttamento non è sottinteso per il solo fatto che dei
capitali vengono investiti in questa sfera. Si tratta 
invece di una forza naturale soggetta a monopolio, 
che, come nel caso della cascata, è unicamente a 
disposizione di coloro che possono disporre di 
particolari porzioni della superficie terrestre e di 
quanto vi è connesso. [30]

La cascata, al pari della terra in generale, al pari di
ogni forza naturale, non ha un valore, non 
rappresentando un lavoro oggettivato in essa e 
quindi non ha nemmeno un prezzo; poiché il prezzo, 

27



normalmente, non è altro se non il valore espresso 
in denaro. Dove non vi è del valore, di fatto, nulla 
può essere espresso in denaro. Questo prezzo non è 
altro che la rendita capitalizzata. La proprietà 
terriera permette al proprietario di impadronirsi 
della differenza fra il profitto individuale e il profitto
medio; il profitto così carpito, che si rinnova ogni 
anno, può essere capitalizzato ed appare allora 
come il prezzo della forza naturale stessa. [31]

A partire dall'analisi di Marx, arriviamo al punto in 
cui possiamo spiegare cosa succede quando lo 
sfruttamento capitalistico delle forze naturali porta 
alla loro distruzione, come avviene nei casi di 
esaurimento delle terre coltivate, della 
deforestazione, dell'inquinamento delle acque o 
dell'esaurimento dei combustibili fossili estratti a 
basso costo. In questi casi, secondo Marx, è 
necessario un incremento del dispendio di capitale 
per poter ottenere la stessa produzione. Pertanto, la 
produzione diventa più dispendiosa e la redditività 
precipita.

Elementi naturali che entrano nella produzione 
come agenti, quale che sia la funzione che essi 
possono avere nella produzione, non entrano in essa
come parti del capitale, ma come una forza naturale

28



gratuita del capitale cioè come una gratuita forza 
produttiva naturale del lavoro, che però sulla base 
del modo di produzione capitalistico, al pari di ogni 
altra forza produttiva, si presenta come forza 
produttiva del capitale. Allora, se una tale forza 
naturale, che originariamente non costa nulla, entra
nella produzione, non influisce sulla determinazione
del prezzo, fino a che il prodotto fornito con il suo 
contributo è sufficiente per coprire il fabbisogno. 
Ma se nel corso dello sviluppo è richiesto un 
prodotto maggiore di quello che possa essere fornito
con l’aiuto di questa forza naturale, così che questo 
prodotto addizionale deve essere creato senza 
l’aiuto di questa forza naturale, o con il concorso 
dell’uomo, del lavoro umano, un nuovo elemento 
addizionale entra nel capitale. Per assicurare il 
medesimo prodotto ha quindi luogo una spesa 
relativamente maggiore di capitale. Rimanendo 
invariate tutte le circostanze, la produzione rincara. 
[32]

Ovviamente, le stesse conseguenze si applicano 
quando la produttività delle forze naturali si riduce a 
partire dal loro sperpero a causa della produzione 
capitalista. In una situazione del genere, i capitalisti 
si ricordano che dev'essere applicata una "gestione 
razionale delle risorse naturali", presumibilmente 

29



perché le risorse sono state sprecate a causa 
dell'assenza di diritti di proprietà, come conseguenza
della famigerata "tragedia dei beni comuni", un 
concetto secondo il quale "le risorse comuni si 
esauriscono perché chi li utilizza non paga per il 
danno che infligge ad esse". 
Certamente, questi teoremi di "economia 
ambientale" sono solo dei capricci apologetici che 
non hanno altro scopo se non quello di trasferire sul
proletariato gli incrementi del costo del capitale, 
attraverso l'imposizione di tasse sul consumo e la 
fornitura di sussidi alle imprese capitaliste per far
loro adottare "tecnologie eco-compatibili".

A partire da questo, ora si procederà ad una più 
dettagliata critica delle "soluzioni" alla cosiddetta 
"crisi ecologica" che vengono proposte dalla 
"economia ambientale".

30



5. Sui "limiti della crescita", sulla 
"economia dello stato stazionario", sul 
concetto di "sviluppo sostenibile", ed 
altre ideologie capitaliste

Verso la metà degli anni '80, nella "scienza 
economica" (o, per essere più precisi, nell'ideologia 
apologetica borghese) prevaleva l'ipotesi secondo 
cui il "capitale prodotto dall'uomo" potesse sostituire
completamente il "capitale naturale". [33] Tuttavia, 
le prime posizioni critiche nei confronti di una 
simile ipotesi erano già apparse negli anni '70, 
all'interno degli ambienti accademici capitalisti. Il 
punto di partenza fu la pubblicazione, nel 1971, 
dello studio di Forrester sulle "dinamiche urbane e 
globali". Questo studio faceva uso di modelli 
matematici al fine di dimostrare che la crescita 
economica porta all'esaurimento delle risorse 
naturali e, quindi, dimostra che l'industrializzazione 
dei paesi "in via di sviluppo" è impraticabile ed 
indesiderabile, in quanto di fatto porta al diffondersi 
di malattie, all'aumento di conflitti sociali, e così via.
[34] Basandosi su questo studio, il rapporto "Limits 
to Growth"[I limiti dello sviluppo], che arrivava a 
conclusioni simili, venne pubblicato nel 1972 dal 
Club di Roma, [35] fu finanziato dalla VolksWagen e

31



vendette 30 milioni di copie. Infine, nel 1977, 
l'economista Herman Daly propose la creazione di 
una "economia dello stato stazionario". Secondo tale
proposta, l'economia capitalista deve arrivare a 
raggiungere uno stato di equilibrio stazionario, in cui
lo scambio di materia e di energia con la natura deve
avvenire ad un basso tasso, per analogia con gli 
organismi viventi. Una particolare apologia del 
capitalismo, sosteneva la posizione secondo cui non 
è possibile che l'intero pianeta possa avere gli 
standard di vita dei paesi sviluppati, e che i limiti 
dovrebbero essere stabiliti su tutta la popolazione 
globale in modo che "non vengano violati i limiti 
naturali per la sopravvivenza dell'umanità.

Non è un caso che simili ideologie siano apparse nel 
bel mezzo della profonda crisi di riproduzione delle 
relazioni sociali capitalistiche, esplosa negli anni '70 
dopo lo scoppio di lotte sociali e di classe in ogni 
sfera della produzione e della vita quotidiana. A quel
tempo, la crisi veniva esperita attraverso il 
monetarismo, una politica di ampia svalutazione del 
capitale costante e del capitale variabile. Il passaggio
che segue, tratto da Forrester, è caratteristico della 
mentalità capitalista di quei tempi: «Nel momento in 
cui cominciano a dominare i poveri, emerge il loro 
potere politico. È sempre più il loro interesse a 

32



breve termine a dominare il benessere a lungo 
termine della città (...) Se questo potere politico 
diventa troppo grande, le tasse in aumento ed il 
declino accelerato possono continuare fino al punto 
in cui l'area urbana comincia a collassare 
economicamente e tutte le classi della popolazione 
declinano». [36] Inoltre, il rapporto del Club di 
Roma afferma che «la promessa per cui il 
proseguimento del nostro attuale modello di crescita
porterebbe all'uguaglianza umana» è un mito. 
Pertanto, appare chiaro come il fine di queste 
ideologie del capitale sia la promozione di una 
strategia che vorrebbe negare la promessa 
socialdemocratica di prosperità sociale grazie alla 
"crescita economica", dal momento che tale 
promessa in quel tempo era giunta a una crisi 
profonda. [37]

Se l'ideologia dello "stato stazionario", vale a dire la 
stagnazione economica, corrispondeva alla politica 
monetarista che combatteva l'inflazione imposta 
nella seconda metà degli anni '70, essa tuttavia non 
poteva essere altrettanto utile durante l'espansione 
del ciclo capitalista di accumulazione. Alla fine degli
anni '80, venne tratteggiata una nuova strategia di 
accumulazione capitalista, la quale tentava di 
superare le "contraddizioni ecologiche" del 

33



capitalismo. Ci riferiamo alla strategia dello 
"sviluppo sostenibile", che venne presentata per la 
prima volta nel 1987 nel rapporto "Our Common 
Future", che era stato scritto dalla Commissione 
Mondiale per l'Ambiente e lo Sviluppo delle Nazioni
Unite. [38] Secondo questo rapporto, «lo sviluppo 
sostenibile soddisfa le necessità del presente senza 
compromettere le possibilità di soddisfare i bisogni 
che avranno le generazioni future». [39] Durante un 
discorso pronunciato l'anno successivo dal 
presidente della commissione, e allora primo 
ministro della Norvegia, Gro Harlem Brundtland, 
venne affermata la necessità di sviluppare «una 
nuova etica olistica, nella quale la crescita 
economica e la protezione dell'ambiente vanno di 
pari passo in tutto il mondo».

Come abbiamo accennato nella parte precedente, il 
discorso dello "sviluppo sostenibile" attribuiva lo 
sperpero e la riduzione della produttività delle 
risorse naturali all'assenza di diritti di proprietà su 
tali risorse naturali. La "soluzione" proposta si 
basava sul teorema della "economia ambientale", 
che era stato introdotto dall'economista premio 
Nobel R.H. Coase, secondo il quale «quando una 
risorsa comune condivisa è inquinata, e se il diritto 
di proprietà sulla risorsa viene garantito ad una 

34



delle parti coinvolte - vale a dire all'inquinatore o al
destinatario dell'inquinamento - verrà sviluppato 
automaticamente un meccanismo di transazione che 
porterà ad un livello ottimale di inquinamento ed 
alla massimizzazione del beneficio sociale netto... 
avendo come conseguenza l'allocazione ottimale 
delle risorse disponibili». [40]

Il carattere apologetico della teoria neoclassica 
per l'ambiente

Per meglio capire il contesto della formulazione del 
teorema summenzionato, è necessaria una breve 
digressione che discuta l'ideologia economica 
capitalistica tradizionale, la teoria economica 
neoclassica. L'oggetto della teoria economica 
neoclassica è lo studio dell'allocazione ottimale e 
dell'utilizzo delle "scarse risorse" disponibili per la 
soddisfazione dei bisogni e dei desideri dei soggetti 
economici. Gli assunti di base della teoria 
neoclassica sono i seguenti: a) la società consiste di 
soggetti economici indipendenti (individui ed 
imprese) che b) prendono decisioni razionali 
secondo le loro preferenze, mirando alla 
massimizzazione della loro utilità individuale 
(utilitarismo); c) i prezzi delle merci sono l'indice 

35



della loro scarsità relativamente alle preferenze dei 
soggetti economici.

Questa descrizione mostra da sé sola quale sia il 
carattere falso ed ideologico della teoria neoclassica:
le relazioni capitalistiche di potere e di dipendenza 
spariscono, dal momento che viene dato per scontato
il fatto che i soggetti economici (individui ed 
imprese) prendono decisioni indipendentemente 
l'uno dall'altro; la società appare trasformata in una 
sommatoria di individui e di imprese, senza che si 
possano riconoscere soggetti sociali e classi; le 
relazioni sociali storiche di produzione ed i rapporti 
vengono trasformati in un ordine naturale, astorico 
ed eterno, delle cose, e così via. Oltre la critica 
generale che può essere esercitata sulla teoria 
neoclassica, la questione dello spreco di risorse e di 
forze naturali rivela tutte le sue inerenti logiche 
contraddizioni. Dal momento che questi "beni" sono 
stati sprecati e sono diventati "scarsi", secondo la 
teoria neoclassica, ad essi dovrebbero essere 
attribuiti dei prezzi da parte dei "soggetti 
economici". Tuttavia, questo non succede. Per 
giustificare il completo fallimento della teoria 
neoclassica, gli economisti borghesi hanno 
introdotto il concetto ad hoc del "fallimento del 
mercato", che in realtà mina le sue stesse 

36



fondamenta metodologiche.

Il teorema di Coase è essenzialmente un tentativo di 
salvare la teoria neoclassica, dal momento che 
attribuisce un "fallimento del mercato" a quella che è
l'assenza di attribuzione di diritti di proprietà 
espliciti (trasferibilità, esclusività, ecc.) sulle risorse 
naturali. Se per esempio esaminiamo il caso di 
un'impresa inquinante e di una comunità locale che 
soffre quest'inquinamento, secondo il teorema di 
Coase il diritto di proprietà sulla risorsa inquinata 
dovrebbe essere attribuito ad una delle due parti 
coinvolte, in modo che susseguentemente abbia 
inizio un processo di negoziazione, che porti 
eventualmente ad un'allocazione ottimale delle 
risorse (se i costi di transazione sono uguali a zero). 
Su queste fondamenta ideologiche, si sono basati 
interventi da parte di Stati nazionali e di 
organizzazioni sovranazionali volte a "prezzare" le 
"esternalità ambientali" e a garantire i diritti 
sull'inquinamento, ad esempio sulle emissioni di gas 
serra.

Per mostrare quanto ridicolo sia il teorema di Coase,
faremo uso di un esempio tratto dai libri di testo di 
economia: l'esempio della fabbrica chimica che 
inquina un lago nel quale pescano i pescatori di un 

37



villaggio che si trova sulle sue rive. Diciamo, ad 
esempio, che l'impianto chimico abbia un profitto di 
130 euro al giorno, se non viene installato un filtro 
rifiuti. In caso contrario, il profitto scende a 100 euro
al giorno. Ora, diciamo che i pescatori realizzano un 
profitto di 100 euro al giorno se il lago è pulito, e 
invece 50 euro al giorno in caso contrario. Se il 
diritto di proprietà (sull'inquinamento del lago) viene
concesso alla fabbrica, secondo il teorema di Coas i 
pescatori pagherebbero alla fabbrica 40 euro al 
giorno per filtrare i rifiuti. In questo modo, 
potrebbero realizzare in tutto 60 euro di profitti al 
giorno e la fabbrica farebbe 140 euro di profitti al 
giorno. Quindi, entrambe le parti guadagnerebbero 
10 euro al giorno, ed il "net social welfare" sarebbe 
di 200 euro. 
Ma se i diritti di proprietà venissero garantiti ai 
pescatori, allora la fabbrica dovrebbe compensare la 
loro perdita con 50 euro al giorno. Quindi, secondo 
il teorema, la fabbrica preferirebbe filtrare i rifiuti, 
perdendo così 30 euro anziché 50 euro al giorno. 
Pertanto, sia la fabbrica che i pescatori 
realizzerebbero 100 euro di profitto al giorno, e così 
il "net social welfare" sarebbe di 200 euro.

L'arbitrarietà più grave insita nella discussione 
neoclassica circa l'inquinamento del lago, risiede 

38



nella valutazione economica dell'inquinamento, che 
viene espressa in termini di perdita di reddito dei 
pescatori e, cosa ancora più importante, 
nell'equazione fra benessere sociale e profitto 
capitalista. L'equazione del benessere sociale con il 
profitto, maschera e giustifica lo sfruttamento 
capitalista ed è espressione non solo di indifferenza 
nei confronti dei bisogni sociali, ma anche della 
svalutazione capitalista del lavoro. La ricostruzione 
naturale di un bene come un lago, può richiedere 
decenni o secoli (o diventa impossibile se, ad 
esempio, si verifica la morte di tutti gli organismi 
viventi nel lago). Pertanto, la valutazione in termini 
monetari di una simile catastrofe, è prova di estremo
straniamento della società rispetto alla natura, e non 
può essere in alcun modo misurata dalla perdita a 
breve termine sul reddito dei pescatori. È così a 
maggior ragione, se esaminiamo una risorsa naturale
sua scala geografica più ampia: gli oceani, l'aria 
atmosferica o la biodiversità. [41] L'equilibrio 
economico ottimale rispetto al neoclassico "social 
welfare", che viene valutato in termini monetari, 
potrebbe benissimo coincidere con il peggiore e più 
estremo scenario di inquinamento, qualora i numeri 
dell'esempio precedente fossero stati scelti in 
maniera differente (ed ugualmente arbitraria).

39



Oltre tutto, questo modello neoclassico esclude 
qualsiasi rapporto dell'umanità con la natura che non
sia riferito all'accumulazione capitalistica e alla 
produzione di profitto, dal momento che è del tutto 
neutrale, per quel che riguarda le conseguenze, che 
la distruzione delle risorse naturali potrebbe avere 
per tutti coloro che ne godono e che le usano al di 
fuori di questo contesto economico. Infine, anche se 
accettassimo, per amore della discussione, la 
valutazione economica dell'inquinamento, la 
discussione neoclassica considera entrambe le parti 
come se fossero uguali in termini di potere 
economico. Non c'è niente che sia più lontano dalla 
verità: Sarebbe impossibile, per esempio, per le 
persone che lottano contro l'estrazione dell'oro a 
Skouries (nella penisola di Chalkidiki, in Grecia) 
riuscire a mettere insieme una somma di denaro per 
poter pagare Eldorado e convincerlo così a non 
espandere le sue attività minerarie (ed è ridicolo solo
pensare ad uno scenario del genere).

La strategia dello "sviluppo sostenibile

«Nella sua forma statale e regolamentata, la "lotta 
contro l'inquinamento" è tenuta, in un primo 
momento a supporre non più di nuove 
specializzazioni, ministeri, posti di lavoro per i 
ragazzi e promozioni all'interno della burocrazia. 

40



L'efficacia della lotta sarà perfettamente in sintonia 
con tale approccio. Mai esso porterà ad una reale 
volontà di cambiamento, fino a che l'attuale sistema 
di produzione non sarà del tutto trasformato.» 

Guy Debord  Il pianeta malato

In questo contesto è stata articolata la strategia dello 
"sviluppo sostenibile", che tenta di "internalizzare le 
economie ambientali esterne". Gli strumenti 
principali utilizzati a tal fine dallo Stato capitalista e 
dalle organizzazioni capitaliste sovranazionali sono:

*  Il pagamento di sussidi ad imprese inquinanti, 
affinché adottino tecnologie che limitino 
l'inquinamento. 
Tali sussidi derivano dalla tassazione diretta dei 
lavoratori salariati, o dalla tassazione indiretta sul 
consumo. In Grecia, un tipico esempio di una simile 
tassazione è l'elevata tassa per le energie rinnovabili 
che viene caricata sulle bollette elettriche. Come 
accennato in precedenza, in questo modo, lo Stato 
trasferisce l'incremento del costo del capitale 
costante - derivante dal declino della produttività 
delle forze naturali o dall'esaurimento delle risorse 
naturali - sulla classe operaia, che già paga la 
maggior parte delle imposte dirette ed indirette. In 

41



questo modo, il tasso di plusvalore viene aumentato 
e allo stesso tempo viene frenata la caduta del saggio
di profitto.

*  Il commercio dei permessi per inquinare e la 
creazione di un sistema di commercio 
internazionale per le emissioni di carbonio. [42] 
La creazione dei mercati del carbonio è stata istituita
nel 1997 con il Protocollo di Kyoto. In base a tale 
protocollo, vengono stabiliti i massimali di emissioni
di carbonio per ciascun paese. Se un paese eccede i 
limiti di emissione, dovrà acquistare, da un altro 
paese che non ha ecceduto i suoi limiti, una licenza 
per emettere più carbonio. All'interno di ciascun 
paese, le emissioni di biossido di carbonio vengono 
assegnate alle imprese più grandi che creano tali 
emissioni. Se un'azienda supera la sua soglia, dovrà 
comprare una licenza di emissioni da un'altra 
compagnia per evitare il pagamento di una multa; in 
questo modo, se una compagnia investe in 
"tecnologia verde", per mezzo della quale può 
ridurre le emissioni di carbonio, sarà allora in grado 
di vendere sul mercato la licenza corrispondente, e 
quindi potrà generare entrate che copriranno il costo 
degli investimenti. Inoltre, il Protocollo di Kyoto 
include il Clean Development Mechanism (CDM), 
secondo il quale i paesi sviluppati e i paesi che 

42



operano in essi possono comprare "crediti di 
emissione" attraverso l'attuazione di progetti di 
"clean development" nei paesi del Sud del mondo, 
che ha un basso tasso di emissioni, che non sono 
obbligati a ridurli. Oltre al mercato dei CDM, che è 
sotto la supervisione dell'ONU, esiste anche il 
Voluntary Offset Market (VOM), che non fa parte 
del sistema formale di riduzione delle emissioni, e 
che non si basa sulle licenze e sulle multe stabilite 
dal Protocollo di Kyoto.

In pratica, le quote relative alle emissioni di diossido
di carbonio originariamente concesse ai paesi 
sviluppati erano molto alte, e perciò molte grandi 
compagnie del Nord, anziché tagliare le emissioni 
per arrivare agli obiettivi di Kyoto, hanno fatto (e 
continuano a fare) investimenti in un presunto 
progetto per lo "sviluppo pulito", nei paesi del Sud, 
al fine di comprare "crediti di emissione". Alcune 
aziende, come la Land Rover, promuovono 
addirittura l'inganno di non emettere diossido di 
carbonio, perché hanno investito in turbine eoliche e 
in biocarburanti nei paesi meno sviluppati, 
compensando ed "esportando" così in questo modo 
le loro emissioni. Lo stesso avviene per interi paesi 
che sembrano rispettare gli obiettivi di Kyoto, dal 
momento che comprano crediti di emissione. 
Anziché lavorare ad una riduzione delle emissioni di

43



diossido di carbonio, il mercato delle emissioni 
promuove gli investimenti capitalisti da parte dei 
paesi sviluppati nei paesi del Sud del mondo, e 
costituisce un'altra redditizia impresa. Quando i 
cosiddetti progetti di "sviluppo pulito" nel Sud non 
incrementano le emissioni globali di carbonio sul 
pianeta a causa dell'espansione dell'attività 
industriale, creano ulteriori problemi ambientali, 
come l'esaurimento della fertilità del suolo dovuto 
agli investimenti in biocarburanti, cosa che ha come 
conseguenza anche quella di far aumentare i prezzi 
del cibo, [43] con l'aumento dell'utilizzo dei 
fertilizzanti chimici, dal momento che i coltivatori 
dei paesi "in via di sviluppo" vengono privati di quei
fertilizzanti naturali che ora vengono usati come 
biocarburanti, con la perdita della biodiversità, 
dovuta alla distruzione dell'habitat della fauna 
selvaggia e allo sterminio di un'ampia parte della 
popolazione di uccelli a causa dell'installazione di 
parchi eolici e così via.

*   Lo sviluppo del mercato verde per i 
consumatori e l'ecoturismo. 
Una tattica, che tenta di dissipare le preoccupazioni 
che riguardano la questione dello spreco e della 
distruzione delle risorse naturali attraverso il 
cosiddetto consumo verde, che viene riconosciuto 

44



come una nicchia di mercato promettente. 
Soprattutto l'ecoturismo, che ha portato al sovra-
sfruttamento turistico delle regioni del mondo 
sottosviluppato. I programmi di protezione 
ambientale nei paesi del Sud del mondo, portano 
spesso alla violenta espulsione delle popolazioni 
locali , che perdono il loro accesso alla terra e alle 
risorse naturali, un fenomeno che è parte dei 
processi di accumulazione primitiva in corso nella 
periferia capitalista. [44]

*   La promozione dell'ideologia della 
"responsabilità del consumatore" e del 
"comportamento ecologico". 
Questa ideologia serve a trasferire la responsabilità 
dalle relazioni sociali capitalistiche agli 
atteggiamenti individuali, ed è un ostacolo allo 
sviluppo della mobilitazione collettiva contro lo 
spreco delle risorse naturali.

Pertanto, come abbiamo cercato di dimostrare come 
un dato di fatto, la politica ambientale capitalista è 
diretta contro la natura e contro la soddisfazione dei 
bisogni, riproducendo la separazione e l'alienazione 
della società rispetto alla natura. Oltre a trasferire sul
proletariato il costo del degrado ambientale, mira 
anche alla creazione di nuove strade che possano 
portare a redditizi investimenti di capitale.               

45



6. Lotte contro il saccheggio capitalista 
della natura [45]

A partire dagli anni '70, in tutto il mondo sono 
scoppiate lotte sociali contro lo sfruttamento 
capitalista, il saccheggio, e la svalutazione della 
natura, le cui conseguenze vengono principalmente 
sofferte, da un lato, dai settori più oppressi della 
classe operaia [46] e, dall'altro lato, dalle 
popolazioni indigene che perdono l'accesso ai loro 
mezzi di sussistenza nel contesto del processo di 
accumulazione primitiva in corso, vale a dire la 
distruzione delle comunità indigene precapitaliste, 
l'espansione delle relazioni capitalistiche in ogni 
angolo del mondo, e la proletarizzazione delle 
popolazioni indigene. Queste lotte irrompono lungo 
l'intera catena della produzione capitalistica delle 
merci, dall'estrazione delle risorse naturali e dalla 
loro lavorazione industriale fino al trasporto e allo 
smaltimento di scarti e rifiuti, nel mentre che le 
comunità in lotta difendono l'ambiente naturale e le 
loro vite. Nonostante all'inizio abbiano un carattere 
locale, spesso evolvono fino a raggiungere 
dimensioni nazionali, o perfino internazionali, in 
termini di organizzazione e di impatto.

46



Alcune statistiche sulle lotte

L'«Atlante della Giustizia Ambientale» ["Atlas of 
Environmental Justice” (EJAtlas)] contiene la 
Tabella I, che rappresenta gli assi principali intorno 
ai quali sono scoppiate le lotte sociali negli ultimi 40
anni. La prima colonna elenca le categorie più 
generali, che poi vengono analizzate ulteriormente 
nella seconda colonna. Per quanto attiene alla loro 
frequenza, la maggior parte delle lotte sono 
scoppiate intorno all'attività mineraria estrattiva 
(21%), all'estrazione di combustibili fossili (19%), 
alle rivendicazioni di terre (17%) e alla gestione 
delle acque (14%), soprattutto intorno alla 
costruzione di dighe idroelettriche. Perciò, la 
maggior parte delle lotte riguardano la fase 
dell'estrazione di risorse naturali necessarie alla 
produzione capitalista. Per quel che riguarda la 
posizione geografica, la maggior parte delle lotte 
avvengono nelle aree rurali (63%), mentre solo il 
17% avviene nelle aree urbane, ed il resto nelle aree 
"semi-urbane". Le lotte nelle aree rurali riguardano 
soprattutto la recinzione di ricchezze naturali da 
parte dello Stato o da parte di imprese capitaliste, e 
l'espropriazione alle popolazioni locali di quelle 
risorse che sono loro necessarie per la 
sopravvivenza. Riguardano anche lo smaltimento di 

47



rifiuti e scarti della produzione capitalista (come la 
demolizione e rottamazione di navi) e quei progetti 

relativi al "Meccanismo di Sviluppo Pulito", i quali 
fanno presumibilmente parte della riduzione delle 
emissioni di biossido di carbonio.

Le lotte nelle aree urbane e semi-urbane ruotano 
principalmente intorno alle infrastrutture ed ai 
progetti di sviluppo come le espansione di porti ed 

48



aeroporti, processi di gentrificazione e di 
riqualificazione di quartieri storici (si veda, per 
esempio, le mobilitazioni che ci sono state attorno 
alla distruzione di Gezi Park a Istanbul che hanno 
provocato una rivolta generalizzata), l'espansione di 
zone industriali e lo smaltimento dei rifiuti domestici
e industriali

Per quanto riguarda la composizione sociale delle 
lotte contro il saccheggio capitalista della natura, le 
lotte vengono combattute (con una percentuale assai 
elevata che corrisponde ad un terzo dei casi) dalle 
comunità indigene situate nei paesi del Sud del 
mondo. 

Le popolazioni indigene subiscono l'espansione del 
modo capitalista di produzione in aree che non sono 
ancora state toccate ai fini dell'appropriazione delle 
ricchezze naturali ancora non sfruttate, e per 
promuovere nuovi processi di accumulazione 
primitiva. [47] Ancora più spesso, le lotte vengono 
condotte da gruppi organizzati localmente, gruppi di 
residenti, da gruppi di agricoltori. In alcuni casi è 
stata segnalata la partecipazione di lavoratori 
industriali e, più raramente, di lavoratori informali e 
da addetti allo smaltimento di rifiuti.
Le forme assunte dalle mobilitazioni sono varie: 
dalle lettere di reclamo, alle petizioni e alle cause 

49



legali fino alle proteste di strada, blocchi stradali ed 
occupazioni di pubblici spazi ed edifici. Raramente, 
vengono adottate forme più dinamiche, come il 
sabotaggio, l'incendio e l'attacco alla proprietà 
capitalista, o gesti estremi come lo sciopero della 
fame o l'auto-immolazione. In ogni caso, viene 
scelto più spesso il percorso istituzionale, piuttosto 
che le pratiche di azione diretta. Tuttavia, a causa 
della sua efficacia, il blocco stradale è una pratica 
che viene usata molto spesso, soprattutto in casi 
dove è difficile l'accesso alle miniere, alle foreste e 
alle cime delle montagne da sfruttare, e vi sono 
poche strade di accesso.

Secondo i dati statistici di EJAtlas, in genere l'esito 
dei conflitti non è positivo. Il turismo e i progetti per
la gestione dei rifiuti sono quelli che vengono 
fermati più spesso (più del 30% dei casi). I progetti 
riferiti ai combustibili fossili (ad esempio, 
trivellazioni petrolifere) e alla gestione dell'acqua 
(ad esempio, dighe idroelettriche) sono quelli che 
sono stati interrotti più raramente (meno del 15% dei
casi). Gli stessi partecipanti alle mobilitazioni li 
identificano nel 49% dei casi come falliti, e solo nel 
17% dei casi come coronati da successo. In molti 
casi, alle mobilitazioni seguono dei risarcimenti.

50



Per quel che riguarda il linguaggio che viene 
articolato nel contesto di queste lotte, mentre può 
essere esercitata la critica delle grandi imprese 
capitaliste, si può fare riferimento alla recinzione dei
"beni comuni" e al peso ineguale per le popolazioni 
più povere che vengono castigate, raramente c'è una 
critica globale delle relazioni di classe dello 
sfruttamento capitalista e del dominio, o della forma 
Stato. In molti casi, le lotte hanno avanzato richieste 
per il riconoscimento costituzionale dei diritti delle 
popolazioni indigene, per l'estensione dei diritti 
umani che includano, ad esempio, il "diritto 
all'acqua" e il "diritto alla natura", per la 
responsabilità aziendale, per il cosiddetto "debito 
ecologico" del "Nord" nei confronti del "Sud" (in 
contrasto con il debito finanziario di quest'ultimo nei
confronti del primo). così come per l'imposizione di 
tasse e restrizioni per le operazioni aziendali 
inquinanti. Sebbene tali richieste siano di fatto 
dirette agli Stati capitalisti e agli organismi 
sovranazionali del capitalismo globale, le lotte 
potrebbero contribuire alla rottura rivoluzionaria del 
circuito di riproduzione del capitale sociale totale, 
nel caso tali lotte fossero trasformate radicalmente e 
divenissero parte organica di un movimento globale 
contro lo sfruttamento capitalista sia degli umani che
della natura non umana, attraverso una connessione 

51



con altre lotte che provengano dalle diverse sfere 
della produzione capitalista e della riproduzione.

Un'evoluzione delle lotte verso una simile direzione 
rivoluzionaria, viene impedita dagli ostacoli che 
vengono posti dalle neonate ideologie riformiste. 
Qui noi possiamo esercitare la nostra critica solo su 
una di esse: l'ideologia della "decrescita", che in anni
recenti è diventata particolarmente popolare fra 
gruppi ed organizzazioni che partecipano alle lotte 
contro il saccheggio della natura.

Sull'ideologia della "decrescita"

La "ideologia della decrescita" non è nient'altro che 
una nuova versione più (falsamente) radicale dei 
"limiti alla crescita" e delle dottrine della "economia 
dello stato stazionario" che abbiamo presentato nella
sezione 5. Inoltre, non è un caso che appaia nel 
momento in cui la politica deflazionista di 
svalutazione del capitale appare essere di nuovo in 
primo piano. Secondo la definizione datane da 
Schneider, Kallis e Martinez-Allier, "la decrescita" è
«un equo ridimensionamento della produzione e del 
consumo che aumenta il benessere umano e 
migliora le condizioni ecologiche sia a livello locale
che globale, sia a breve che a lungo termine». [48] 

52



Nel tentativo di separare la "decrescita" dall'attuale 
politica capitalista, sono pronti a sottolineare che la 
decrescita dovrebbe essere distinta dalla "recessione 
insostenibile". Per giudicare tale affermazione, 
esamineremo i testi di Serge Latouche, che è il più 
importante teorico della corrente della "decrescita".

Secondo Latouche, [49] la "decrescita" implica la 
decolonizzazione della vita dall'economia e dal 
consumo, la liberazione dello "immaginario sociale" 
dalla fede prevalente nel dominio sulla natura ed una
"società autonoma" (qualsiasi cosa significhi). La 
definizione della crescita data da Latouche è identica
a quella data da Marx quando parla di espansione 
illimitata del capitale. Tuttavia, per Latouche, il 
denaro, il mercato ed il lavoro salariato non sono 
forme della relazione fra capitale e lavoro, ma 
devono essere intese come istituzioni autonome e 
distinte che possono essere incorporate in una 
"società post-sviluppo"! È indicativo che Latouche 
consideri impossibile persino una politica di 
tassazione delle imprese che creano inquinamento o 
che distruggono risorse naturali, in modo da 
costringerle a pagare il costo totale del danno e dei 
rischi che infliggono alla società, poiché una simile 
"soluzione" potrebbe «metterci contro il vero potere 
dell'oligarchia plutocratica che governa il mondo» e
fallirebbe immediatamente, se a precederlo non ci 

53



fosse stato un «cambiamento nell'immaginario».

Latouche è perciò esplicitamente contrario alla 
rivoluzione comunista vista come abolizione del 
denaro e del lavoro salariato. Come scrive in un 
articolo pubblicato sul Le Monde Diplomatique: 
«Sotto il capitalismo non può esistere una società 
basata sulla contrazione economica. Ma capitalismo
è una parola ingannevolmente semplice per una 
storia lunga e complessa. Liberarsi dai capitalisti e 
bandire il lavoro salariato, il denaro e la proprietà 
privata dei mezzi di produzione farebbe precipitare 
la società nel caos. Porterebbe terrorismo su larga 
scala. Non sarebbe sufficiente a distruggere la 
mentalità di mercato. Dobbiamo trovare un altro 
modo per uscire dallo sviluppo, dall'economismo (la
fede nel primato delle cause economiche, o dei 
fattori economici), e dalla crescita: il che non 
significa abbandonare le istituzioni sociali che sono 
state annesse dall'economia (denaro, mercato, 
perfino i salari) bensì riformularli secondo principi 
differenti». [50]
Al posto di un cambiamento rivoluzionario, propone
di adottare un programma riformista per la 
"internalizzazione delle diseconomie esterne" 
supportate dalle aziende inquinanti, un programma 
che "aprirebbe la strada ad una società in 

54



decrescita", seguendo le linee della teoria economica
ortodossa. In quest'articolo propone le seguenti 
misure:

*    Ridurre l'impronta ecologica in modo che sia 
uguale o inferiore alla somma delle risorse   della 
Terra. Ciò significa riportare la produzione materiale
ai livelli degli anni '60 e '70.
*    Internalizzare i costi del trasporto.
*    Rilocalizzare tutte le forme di attività.
*    Ritornare all'agricoltura su piccola scala.
*    Ridurre di tre quarti gli sprechi energetici.
*    Pesanti tasse sulle spese pubblicitarie.
*    Decretare una moratoria sull'innovazione 
tecnologica.

Secondo Latouche, in questo modo la società può 
essere riorientata verso il "virtuoso sentiero dell'eco-
capitalismo"!

A parte la presenza di una posizione 
controrivoluzionaria così chiara, nel canto 
latouchiano della teoria della decrescita - nota anche 
come Addio alla Crescita - c'è una pletora di punti 
altamente problematici. Per esempio, l'autore 
sostiene apertamente le politiche protezioniste 
nazionaliste ed è per una "riscoperta delle radici 
locali" (quest'obiettivo è stato codificato col nome di

55



"rilocalizzazione"). Inoltre, Latouche scrive 
positivamente riguardo le agenzie di lavoro 
temporaneo, sulla base secondo la quale esse 
contribuirebbero all' "accorciamento della settimana
lavorativa", ed offrirebbero una "varietà di lavori", 
vale a dire che egli sta raccomandando fortemente il 
lavoro precario! Nello specifico, scrive che 
«rappresentano un passo nella giusta direzione. 
Vanno solo visti sotto una luce diversa». [51]
Inoltre appare chiaro che il concetto di 
"immaginario", preso da Castoriadis, viene usato da 
Latouche in una maniera che faciliti il trasferimento 
all'individuo - il quale è invitato a cambiare abitudini
di consumo e stile di vita - della responsabilità per la
svalutazione ed il saccheggio della natura.
Ma non è solo Latouche ad avere punti di vista 
riformisti. Un'altra teorica della "decrescita", Joan 
Martinez-Allier, dopo la Grande Recessione del 
2008-2009 ha proposto l'implementazione di un 
"New Deal Verde", che limiterebbe l'aumento della 
disoccupazione attraverso investimenti pubblici in 
"infrastrutture e tecnologie verdi". Questa teorica ha 
dichiarato che se il "Keynesismo verde" non fosse 
stato trasformato in una dottrina della "crescita 
economica continua" non sarebbe incompatibile con 
il progetto della "decrescita".

56



Ultimo, ma non meno importante, Carlos Taibo, un 
anarchico devoto della "decrescita" sostiene con 
fervore il punto di vista di Latouche rispetto ad un 
presunto esempio fornito dalle comunità indigene 
nell'Africa moderna, rispetto alla "decrescita". 
Scrive in maniera caratteristica: «L'Africa, che in 
mezzo alla privazione riesce a gestirsi e a realizzare
una vera e propria gioia di vivere, costituisce 
probabilmente lo sfondo migliore per poter rendersi 
conto della miseria della crescita e dello sviluppo». 
[52] È assolutamente oltraggioso che la povertà e la 
miseria dell'Africa vengano interpretate da un 
anarchico come se fossero un modello di vita 
sociale, per non parlare, oltre tutto, 
dell'idealizzazione delle relazioni patriarcali 
precapitalistiche delle comunità indigene. Taibo 
condivide i punti di vista neo-malthusiani sostenuti 
dalla corrente della "decrescita", relativamente al  
cosiddetto problema della sovrappopolazione. 
Quando Taibo affronta tale "problema", assume la 
posizione di Albert Jacquard, secondo cui «la 
risposta alla domanda "quante persone può 
sostenere la Terra" dipende dal genere di persone di
cui stiamo parlando. Se parliamo di coltivatori del 
Mali o del Bangladesh, allora potrebbero 
sopravvivere senza grossi problemi quindici, venti, o
anche trenta miliardi di persone. Se invece stiamo 

57



parlando del parigino medio, che guida 
quotidianamente la sua automobile e trascorre le 
vacanze alle Seychelles, anche gli attuali cinque 
miliardi di persone diventano insopportabili: 
esaurirebbero ben presto le risorse del pianeta». 
[53] Detto in altre parole, Taibo sostiene che si 
debba ridurre il tenore di vita dei proletari nei paesi 
sviluppati, portandolo al livello dei paesi poveri del 
Sud del mondo. Per di più, una simile posizione 
serve a promuovere il senso di colpa e 
l'individualizzazione della questione sociale relativa 
alla svalorizzazione della natura.

La questione della "sovrappopolazione" [54]

In questa sezione esamineremo, in maggior 
dettaglio, l'ideologia della sovrappopolazione, per 
mostrarne il suo carattere apologetico.

È stato Robert Malthus ad introdurre per la prima 
volta, nel 1798, il concetto di sovrappopolazione 
nella sua opera Saggio sul principio di popolazione. 
[55] Secondo Malthus, la povertà, la fame, le 
malattie e la guerra non emergono a partire dalle 
relazioni sociali dominanti, ma sono un inevitabile 
risultato di una presunta "legge naturale", secondo la
quale la popolazione aumenterebbe secondo un 
incremento geometrico, laddove i mezzi di 

58



sussistenza si incrementassero in maniera aritmetica,
una legge questa che funzionerebbe «in maniera 
assolutamente indipendente da qualsiasi 
regolazione umana». La teoria di Malthus era 
rivolta, fin dall'inizio, contro le dichiarazioni di 
uguaglianza che erano state espresse durante la 
Rivoluzione francese, ed aveva un chiaro carattere di
classe. In particolare, quello che Malthus attaccava 
era la fornitura di welfare ai poveri da parte dello 
Stato, sostenendo che questo avrebbe portato ad un 
incremento del numero dei poveri e ad un calo 
dell'incentivo al lavoro che si sarebbe tradotto in una
graduale riduzione del loro standard di vita e - cosa 
più importante - ad una diminuzione dei «dividendi 
[della ricchezza] che diversamente sarebbero andati 
ai membri della società più industriosi e degni» 
[vale a dire, alla borghesia e alla classe proprietaria 
terriera]. La sua teoria era estremamente 
contraddittoria poiché, nella sua opera Principi di 
economia politica, egli riconosceva che la mancanza
di domanda sociale relativa ai prodotti della 
produzione capitalistica è qualcosa di normale. Nei 
confronti di un tale difetto, proponeva una 
"soluzione" a partire dall'incremento del consumo 
degli strati sociali superiori non produttivi 
(proprietari terrieri, funzionari statali, aristocratici, 
clero, coloro che vivevano di rendita, ecc.). 

59



Accorgendosi di una tale contraddizione, cercò di 
superarla sostenendo che gli strati superiori non 
aumentano il loro numero secondo la legge naturale, 
ma lo regolano grazie alle prudenti abitudini frutto 
della paura che avvenga un declino della loro 
posizione di vita. Diversamente da quel che avviene 
per le "classi inferiori", le quali invece si 
riproducono in maniera imprudente. Inoltre, era 
sufficientemente onesto da ammettere che la 
domanda non avrebbe potuto essere coperta dalla 
classe operaia, in quanto: «nessuno impiegherà mai 
il capitale solo per soddisfare occasionalmente la 
domanda di coloro che lavorano per esso», 
riconoscendo indirettamente che i profitti vengono 
creati necessariamente a partire dallo sfruttamento 
della classe operaia.

Per Malthus, l'insufficienza dei salari degli operai 
può essere causata sia da una distribuzione ineguale 
della ricchezza sociale, oppure può essere la 
conseguenza graduale dell'esaurimento del suolo, nel
caso che i salari ed il consumo della classe operaia 
siano più alti di quello che la terra può sostenere. 
Pertanto, il fatto che le classi dirigenti creino una 
scarsità artificiale per i lavoratori, previene 
l'immiserimento di tutti i settori della società e 
«assicura ad una porzione della società lo svago 

60



necessario al progresso delle arti e delle scienze».

Marx attaccava l'ideologia malthusiana della 
sovrappopolazione e della scarsità delle risorse 
naturali: ha mostrato il perché la povertà della classe
operaia non sia causata da un'apparente "legge 
naturale della popolazione" e dalla scarsità delle 
risorse naturali, bensì dalle dinamiche interne al 
modo capitalista di produzione. Per Marx, 
l'accumulazione di capitale necessita dell'incremento
della produzione, di modo che un esercito industriale
di riserva possa essere disponibile per il suo bisogno 
di espandersi. Inoltre, come sottolinea, la legge della
popolazione è «peculiare del modo di produzione 
capitalista; infatti ogni particolare modo storico di 
produzione ha le sue particolari leggi di 
popolazione, le quali sono storicamente valide 
all'interno di quella particolare sfera. Una legge 
astratta della popolazione esiste solo per le piante e 
per gli animali, ed anche allora esiste solo in 
assenza di un qualsiasi intervento storico da parte 
dell'uomo. Ma se una popolazione di lavoratori in 
eccesso, è un prodotto necessario 
dell'accumulazione, o dello sviluppo della ricchezza 
su base capitalistica, questa popolazione in eccesso 
diventa anche, per converso, la leva 
dell'accumulazione capitalista; diventa anzi una 

61



condizione per l'esistenza del modo capitalista di 
produzione. Va a formare un esercito industriale di 
riserva a disposizione... Indipendentemente dai 
limiti del reale aumento della popolazione, esso crea
una massa di materiale umano sempre pronto ad 
essere sfruttato dal capitale, secondo quelli che 
sono gli interessi del capitale, nelle mutevoli 
esigenze della valorizzazione del capitale». [56] 

Ciò non significa che Marx non riconosca il 
saccheggio della natura e la frattura esistente nel 
metabolismo fra società e natura, come abbiamo 
mostrato nella prima sezione di questo testo. La 
differenza consiste nel fatto che, per Marx, la 
scarsità è prodotta socialmente nel corso della storia,
e i cosiddetti "limiti naturali" sono una relazione 
sociale all'interno della natura, e non una necessità
che viene imposta esternamente.

La svolta attuata da molti teorici, anche marxisti, 
all'interno del "movimento ecologico", verso idee 
malthusiane, può essere spiegata sulla base 
dell'estremo saccheggio della natura verificatosi nei 
paesi a capitalismo di Stato che facevano riferimento
alla teoria di Marx. Tuttavia, hanno finito per 
accettare ed adottare in maniera acritica quelli che 
sono gli argomenti capitalisti circa i "limiti naturali" 
e la "legge naturale della popolazione". Il punto di 

62



partenza per una critica reale all'ecologia del 
capitalismo dovrebbe essere diversa. David Harvey 
ha sostenuto che ciò che viene socialmente 
considerato come una "risorsa naturale" arriva ad 
essere tale attraverso una «valutazione culturale, 
tecnica ed economica degli elementi e dei processi 
in natura che si possono applicare per raggiungere 
finalità ed obiettivi sociali attraverso specifiche 
pratiche materiali». [57] Pertanto, la definizione 
stessa di cosa sia una "risorsa naturale" coinvolge 
specifici processi sociali:

*   La valutazione degli elementi e dei processi 
naturali si riferisce sempre ad un particolare stato 
della conoscenza, della comprensione e della 
comunicazione, che varia storicamente e 
geograficamente.

*   Le dimensioni tecniche, economiche e culturali
di tale valutazione possono cambiare rapidamente, e 
questo rende assai fluida la definizione di risorsa 
naturale.

*   Le finalità e gli obiettivi variano molto, a 
seconda dei soggetti che li articolano ed in 
corrispondenza del modo in cui vengono 
istituzionalizzati, espressi ed organizzati i desideri 
umani.
*   Gli elementi e i processi della natura non 
cambiano solo a causa dei naturali processi di 

63



cambiamento, ma anche perché le pratiche sociali 
sono sempre anche attività che trasformano la natura
e la società attraverso ogni sorta di conseguenze 
intenzionali e non: «Ciò che esiste "in natura" si 
trova in uno stato costante di trasformazione».

Invocare i limiti naturali a proposito della 
popolazione e delle risorse naturali, senza fare 
riferimento al bisogno di abolire le relazioni sociali 
di produzione capitalista equivale, essenzialmente, 
ad accettare lo stato corrente delle cose. [58] Una 
simile posizione non esprime altro che il fatto che 
non c'è né volontà né capacità di cambiare il nostro 
stato di conoscenza, di cambiare radicalmente i 
nostri obiettivi sociali, i modi culturali di vita e la 
configurazione tecnologica della produzione. Inoltre,
in misura assai maggiore, tutto ciò non esprime, la 
volontà di abolire l'economia in quanto sfera 
separata della vita, assumendo come scontato il fatto
che non abbiamo il potere di cambiare 
collettivamente le pratiche sociali dominanti. Detto 
in altre parole, un cambiamento rivoluzionario della 
società, e la corrispondente trasformazione della sua 
relazione con la natura non umana, non possono 
essere concepiti nel contesto dell'ideologia della 
"sovrappopolazione" e dei "limiti naturali". 

Come giustamente osserva David Harvey nello 
stesso libro: «ogni dibattito a proposito dell'eco-

64



scarsità, dei limiti naturali, della 
sovrappopolazione, e della sostenibilità è un 
dibattito sulla preservazione di un particolare 
ordine sociale, piuttosto che un dibattito sulla 
preservazione della natura in sé». [59]

Nell'attuale congiuntura globale, quando la strategia 
capitalistica dominante in Europa è quella di una 
politica di austerità e di svalutazione del capitale, la 
teoria della "decrescita" può benissimo fungere da 
ideologia per la legittimazione delle politiche di 
svalutazione e per la gestione dell'eccedenza globale 
di popolazione.

65



7. In luogo di epilogo

Il capitale non è solo una relazione di classe, di 
sfruttamento e di dominio, ma è anche una relazione 
di alienazione della società dalla natura, in cui sia i 
produttori di ricchezza sociale che la natura non 
umana, in quanto forza autonoma produttiva, 
vengono trasformati in oggetti che vengono 
dominati e saccheggiati dal capitale stesso. Tuttavia, 
il processo della sussunzione sotto il capitale della 
natura e del lavoro è conflittuale e contraddittorio. 
Da un lato, la sussunzione del lavoro sotto il capitale
contiene un'antitesi reale: finché esisterà il 
capitalismo, i proletari saranno costretti a vendere la 
loro forza lavoro al capitale; la loro riproduzione si 
basa sulla loro oggettivazione come capitale 
variabile. Allo stesso tempo, l'oggettivazione del 
lavoro è un'esperienza di spossessamento e di 
alienazione. È quest'antitesi quella che sta alla base 
della lotta di classe, che può svilupparsi fino a 
diventare una pratica radicale di contestazione e di 
negazione del capitale, che strappa il velo del 
feticismo e ne rivela il suo contenuto, vale a dire, 
che si tratta di una relazione di classe e di dominio. 
«Da qui proviene la consapevolezza che il potere 
"oggettivo" del capitale viene prodotto dal nostro 
lavoro, quindi il capitale non è onnipotente, e 

66



possiamo smantellarlo. Che il valore come 
"obiettivo" non può esistere senza la nostra 
sottomissione alle leggi dello scambio e del lavoro 
salariato». [60] 
Dall'altro lato, la natura "reagisce" contro il processo
della sua sussunzione al capitale, attraverso il 
verificarsi di fenomeni quali il riscaldamento 
globale, la comparsa delle piante super-infestanti, il 
collasso della produttività agricola, e così via; tutte 
cose che funzionano come limiti all'accumulazione 
capitalista. E anche se il capitale assume ogni limite 
che viene posto dal lavoro e dalla natura come se si 
trattasse di una barriera che dev'essere idealmente 
superata, ciò non significa affatto che lo abbia 
realmente superato.

Contro la paura che viene coltivata a partire dai 
sintomi della crisi ecologica capitalista, dobbiamo 
rispondere rivolgendo la "malattia" contro sé stessa.
Usciremo dalla paura solo affidandoci alle nostre 
proprie forze, alla nostra capacità di distruggere 
tutte le alienazioni esistenti e tutte le immagini del 
potere che non riusciamo a vedere. 
(Guy Debord)

https://cominsitu.wordpress.com/2017/09/10/on-the-ecology-of-
capitalism/

67



NOTE:

[1]   J. Rockström et. al., A safe operating space for humanity, 
Nature 461(24), 2009.

[2]   La produzione agricola ad alta intensità di capitale ha 
contribuito, fra il 1997 ed il 2002, per l'80% all'aumento delle 
emissioni di gas serra (come viene riferito nel libro di
J. Moore, Capitalism in the Web of Life: Ecology and the 
Accumulation of Capital, Verso, 2015).

[3]   Vedi J. Moore, op.cit.

[4]   E. Apostolopoulou, A critique of the dominant developmental
ideology for the relationship between society and nature, Outopia
91, 2010.

[5]   A. Vlachou, Nature and Value Theory, Science and Society 
66 (2), 2002.

[6]   K. Marx, Capital vol. I, Penguin Books, 1976, p. 284.

[7]   K. Marx, Critique of the Gotha Programme, Marx/Engels 
Selected Works vol. 3, Progress Publishers.

[8]   In realtà, nella misura in cui le risorse naturali e le condizioni
naturali non sono merci prodotte dal lavoro umano, esse non 
hanno valore sebbene possono essere valori d'uso. Questo 
chiarimento si rende necessario perché il concetto di svalutazione 
della natura potrebbe essere confuso con la perdita di una 
sostanza aprioristicamente inerente ai valori d'uso naturali, un 
errore che che viene fatto dalla corrente femminista marxista 
riguardo al lavoro domestico. Come mostreremo nelle sezioni 
seguenti, il non valore della natura e del lavoro domestico 

68



femminile gioca, tuttavia, un ruolo chiave nella riduzione del 
prezzo del capitale costante e variabile, e quindi gioca un ruolo 
chiave nell'incremento della redditività capitalista.

[9]   K. Marx, Capital vol. I., Penguin Books, 1976, p. 128.

[10]   Κ. Μarx, arx, Grundrisse, Vintage Books, 1973, p. 141.

[11]   D. Harvey, The Limits to Capital, Verso, 1982.

[12]   J. Moore, Transcending the metabolic rift: a theory of crises
in the capitalist world-ecology, The Journal of Peasant Studies 38
(1), 2011.

[13]   K. Marx, Theories of Surplus Value Part I, Progress 
Publishers, 1969, p. 93 

[14]   K. Marx, Theories of Surplus Value Part III, Progress 
Publishers, 1971, p. 131.

[15]   K. Marx, F. Engels, Marx Engels Collected Works vol. 3, 
International Publishers, 1975, p. 275-277.

[16]   K. Marx, Grundrisse, Vintage Books, 1973, p. 489.

[17]   K. Marx, op.cit., p. 497.

[18]   K. Marx, op.cit., p. 410.

[19]   K. Marx, Capital vol. III, Penguin Books, 1981, p. 948-950.

[20]   K. Marx, Capital vol. I., Penguin Books, 1976, p. 637-8.

[21]   K. Marx, op.cit., p. 376.

69



[22]   K. Marx, Capital vol. III, Penguin Books, 1981, p. 959.

[23]   Vedi J. Moore, op. cit. In ogni caso, è pericoloso presentare 
dei particolari metodi di produzione, e delle innovazioni, come 
delle "soluzioni" al saccheggio della terra da parte del capitale, 
dal momento che è possibile che tali "soluzioni" vengano alla fine
incorporate nel sistema complessivo dello sfruttamento 
capitalistico del lavoro e della natura senza che, in sostanza, il suo
carattere ne risulti cambiato. Inoltre, tale sviluppo è già avvenuto 
con le cosiddette Fonti Rinnovabili di Energia. Queste tecnologie 
non solo non hanno portato ad una riduzione dei gas serra, ma 
dove sono state installate hanno anche creato dei nuovi problemi 
come, ad esempio, la distruzione degli ecosistemi locali e la morte
di miglia di uccelli, minacciandoli di estinzione.

[24]   K. Marx, op. cit., p. 911.

[25]   K. Marx, Capital vol. I, Penguin Books, 1976, p. 312.

[26]   K. Marx, op. cit., p. 508.

[27]   K. Marx, Capital vol. III, Penguin Books, 1981, p. 782.

[28]   Inoltre, il capitale si appropria liberamente delle forze 
produttive risultanti dalla cooperazione, dalla divisione del lavoro,
dal progresso della scienza e della tecnologia. «Come l'aumentato
sfruttamento della ricchezza naturale, deriva dal semplice atto di 
aumentare la pressione sotto la quale deve operare la forza 
lavoro, così la scienza e la tecnologia danno al capitale un potere
di espansione che è indipendente dalla grandezza data del 
capitale realmente funzionante(...) Questo [parte del capitale], 
sotto la sua nuova forma, oncorpora, a titolo gratuito, i progressi 
sociali compiuti mentre si trovava sotto la sua vecchia forma ora 

70



esaurita» (K. Marx, Capital vol. I, Penguin Books, 1976, p. 754). 
Inoltre, il capitale si appropria a titolo gratuito delle forze 
produttive del lavoro precedente che sono state oggettivate negli 
strumenti di lavoro, nella stessa misura in cui erano pienamente 
utilizzati, ma solo in parte consumati, vale a dire, il grado in cui 
fungono da agenzie nella formazione dei prodotti senza che 
aggiungano valore a quei prodotti (K. Marx, op. cit., p. 757). 

[29]   Quando i valori d'uso naturali non incrementano la 
produttività del lavoro, come avviene per esempio nel caso del 
pezzo di terra su cui viene costruita una fabbrica, il prezzo del 
terreno deriva dal monopolio che hanno i proprietari terrieri nel 
disporre in esclusiva di quel particolare pezzo di terra, un diritto 
legale che permette loro - come viene vividamente descritto da 
Marx nel III volume del Capitale - di estrarre dai capitalisti 
industriali «una certa tassa monetaria» che viene catturata e 
finisce nell'ammontare totale del plusvalore prodotto.

[30]   K. Marx, Capital vol. III, Penguin Books, 1981, p. 783-4.

[31]   K. Marx, op. cit., p. 787.

[32]   K. Marx, op. cit., p. 879.

[33]   P. Psarreas, Capitalism, ecological crisis, ecology and the 
eco-socialist perspective, Theseis 105, 2008 (in Greco).

[34]   J. W. Forrester, World Dynamics, Wright-Allen Press, 1971.

[35]   D.H Meadows, D.L Meadows, J. Randers, The Limits to 
Growth, Pan Books, 1974.

[36]   Questo passaggio è tratto dall'articolo di Maria 
Markantonatou, From The Limits to Growth to “Degrowth”: 

71



Discourses of Critique of Growth in the Crises of the 1970s and 
2008, Working Paper 05/2013. DFG-KollegforscherInnengruppe 
Postwachstumsgesellschaften. 

[37]   La relazione che hanno queste ideologie con l'attuale 
discorso sulla "decrescita" verrà esaminata nelle sezioni seguenti.

[38]   Vedi P. Psarreas, op.cit.

[39]   È sorprendente che la definizione di "sviluppo sostenibile" 
qui data sia essenzialmente un'appropriazione indebita della 
relativa summenzionata posizione di Marx (vedi [24]). 
Ovviamente, da essa è stata eliminata completamente la critica 
della proprietà capitalista.

[40]   Vedi P. Psarreas, op. cit.

[41]   Nelle precedenti sezioni abbiamo mostrato perché la natura 
non umana non abbia valore nel capitalismo, così come il modo in
cui la monopolizzazione delle risorse naturali nel contesto delle 
relazioni capitaliste di proprietà assegni loro un prezzo.

[42]   S. Böhm, M.C. Misoczky, S. Moog, Greening Capitalism? 
A Marxist Critique of Carbon Markets, Organization Studies 
33(11), 2012.

[43]   Anche i tecnocrati delle Nazioni Unite hanno denunciato la 
produzione di biocarburanti come un "crimine contro l'umanità", a
causa del suo contributo alla crisi alimentare globale (cf. P. 
Psarreas, op. cit.).

[44]   E. Apostolopoulou, op. cit. Nel suo articolo Apostolopoulou
scrive a proposito della prima "regione protetta" del mondo, il 
Parco Nazionale di Yellowstone, negli USA, che è stato istituito 

72



nel 1872. L'insediamento del Parco mirava all'espulsione della 
popolazione indigena e causò la morte di centinaia di indiani 
americani.

[45]   I dati e i grafici presenti in questa sezione provengono 
dall'articolo di J. Martinez-Alier, L. Temper, D. Del Bene and A. 
Scheidel, "Is there a global environmental justice movement?", 
The Journal of Peasant Studies 43 (3), 2016.

[46]   Normalmente, i rifiuti tossici vengono collocati vicino ad 
aree dove vive il proletariato povero. Negli anni '80, negli Stati 
Uniti, ci sono state molte mobilitazioni dei proletari afroamericani
su questo problema. Queste lotte sono note come lotte per la 
"giustizia ambientale".

[47]   Questi processi di accumulazione primitiva, traggono 
spesso vantaggio dalla preesistente divisione di genere del lavoro,
e dalle relazioni patriarcali di proprietà, per imporre lo 
spossessamento delle comunità dai loro mezzi di sussistenza. Per 
esempio, fra le comunità dei Bantu che vivono in Africa, le donne
erano responsabili soprattutto della raccolta dei frutti, di fare 
medicine e cucinare, mentre gli uomini per cacciare e coltivare. 
Con l'introduzione della silvicoltura capitalista mercificata, per gli
indigeni maschi è preferibile accettare di tagliare alberi in cambio 
di denaro, mentre le donne preferiscono resistere in quanto 
perdono l'accesso alle risorse necessarie per poter fare le medicine
e il cibo, e allo stesso tempo non guadagnano un reddito per 
mezzo della vendita del legname perché gli uomini hanno la 
"proprietà" esclusiva degli alberi. Per questo motivo, le donne 
sono molto più coinvolte nella mobilitazione contro il taglio degli 
alberi e la deforestazione capitalista. Vedi: S. Deuthey, J.-F. 
Gerber, Logging conflicts in Southern Cameroon: A feminist 
ecological economics perspective, Ecological Economics 
70(2),2010.

73



[48]   F. Schneider, G. Kallis and J. Martinez-Allier, Crisis or 
Opportunity? Journal of Cleaner Production 18, 2010. Referred 
to in M. Markantonatou, op. cit.

[49]   S. Latouche, Farewell to Growth, Polity Press, 2009. 
Referred to in M. Markantonatou, Growth Critique in the 1970s 
Crisis and Today: Malthusianism, Social Mechanics, and Labor 
Discipline, New Political Science 38 (1), 2017.

[50]   S. Latouche, The Globe Downshifted, Le Monde 
Diplomatique January, 2006.

[51]   S. Latouche, Farewell to Growth, Polity Press, 2009, p. 40.

[52]   C. Taibo, En defensa del decrecimiento. Sobre capitalismo, 
crisis y barbarie, Los libros de la CATARATA, 2009.

[53]   Ivi.

[54]   Questa sezione si basa sul capitolo “Ecoscarcity and natural
limits: The Malthusian tradition” del libro di David 
Harvey"Justice, Nature and the Geography of Difference", 
Blackwell, 1996.

[55]   Più precisamente, Malthus ha plagiato Defoe, James Stuart, 
Wallace e Townsend, come annota Marx nel I volume del 
Capitale.

[56]   K. Marx, Capital vol. I, Penguin Books, 1976, p. 783-4.

[57]   D. Harvey, op. cit., p. 147.

[58]   Certamente, i limiti ecologici esisteranno sotto le relazioni 

74



sociali comuniste. In questo contesto, il processo rivoluzionario 
include necessariamente la trasformazione dei bisogni sociali e 
del modo in cui vengono soddisfatti, cioè, cosa produciamo e 
consumiamo e come lo produciamo, in modo da riuscire a 
superare l'alienazione della società dalla natura.

[59]   D. Harvey, op. cit., p. 148. Nel medesimo capitolo, Harvey 
menziona giustamente l'uso politico che potrebbe essere fatto 
dell'ideologia dei limiti assoluti alle risorse naturali e alla 
popolazione: «Ogni volta che in una società governata da una 
classe dominante si impone una teoria della sovrappopolazione, 
allora le classi asservite sperimentano invariabilmente una 
qualche forma di repressione materiale, politica, economica e 
sociale». (p.149).

[60]   Aufheben, Recensione di Moishe Postone: "Time, labour 
and social domination" – capital beyond class struggle?, Aufheben
15, 2007. 

75


