Alleanza per 1l marxismo
e la liberazione animale



18 Theses on Marxism and Animal Liberation

Buindnis Marxismus und Tierbefreiung/Alliance for Marxism and Animal Liberation

Contatti
Web: facebook.com/marxismusundtierbefreiung

Mail: mutb@riseup.net

A cura di un gruppo di compagni ecosocialisti/antispecisti e della Redazione di Antropocene.org

Per la traduzione, eseguita sulla versione inglese, si ringraziano Vincenzo Riccio e Giuseppe Sottile
Per la revisione dall'originale tedesco si ringrazia Angelo Marconcini

Per contatti scrivere a: marxismoliberazioneanimale@gmail.com

Link versione inglese (2018)
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2018/08/TP_English_A6.pdf?
fbclid=IwAR1RYcpkooLFWN_0sb2SLKWDMAKUmMtyGJKSOaeAKUDEGP9dqwe6gjYJaUH20

Link versione originale tedesca (2017)
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2017/01/MuTb-
TP_Broschuere HP.pdf



http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2017/01/MuTb-TP_Broschuere_HP.pdf
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2017/01/MuTb-TP_Broschuere_HP.pdf
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2018/08/TP_English_A6.pdf?fbclid=IwAR1RYcpkooLFwN_0sb2SLKWDMAKUmtyGJKS0aeAKUDEGP9dqw6gjYJaUH20
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2018/08/TP_English_A6.pdf?fbclid=IwAR1RYcpkooLFwN_0sb2SLKWDMAKUmtyGJKS0aeAKUDEGP9dqw6gjYJaUH20
mailto:mutb@riseup.net

Introduzione a "18 Tesi su marxismo e liberazione animale"

Ad una pecora sembrerebbe a malapena una delle sue proprieta "utili" di essere commestibile per 'uomo
Karl Marx

Nature, too, awaits the revolution

Herbert Marcuse

Tutti gli esseri viventi sono fenomeni diversi di un'unica sostanza universale... e la loro differenza é quantitativa, non qualitativa*

Giordano Bruno

Con I'Olocene, un periodo di stabilita delle condizioni climatiche, si avvia gradualmente la
rivoluzione neolitica. Uno spartiacque nella storia conosciuta della nostra specie. Una prassi
sociale da il via ad un pensiero-linguaggio dal carattere antropocentrico. Un altro spartiacque &
rappresentato dallo sviluppo ed estensione dei rapporti capitalistici di produzione, che vedono
nella rivoluzione industriale il pieno compimento di un processo di estraneazione dell’'uomo dalla
natura avviatosi in precedenza. Una piccola porzione della biomassa del pianeta prende il
sopravvento in una forma sociale che le € propria. L'impatto storico dell’'umanita sulla biomassa
mondiale si fa devastante. In termini di biomassa (Gigatonnellate di carbonio), la popolazione
mondiale rappresenta circa lo 0,01% del totale. Considerando anche gli altri elementi chimici che
compongono il nostro corpo, il rapporto relativo non cambierebbe di molto. La biomassa animale
rappresenta circa lo 0,35% (circa meta della quale composta da insetti e la restante in buona parte
da pesci); inoltre con il recente avvento della filiera alimentare industriale la biomassa degli
animali domestici ha superato quella degli altri mammiferi e uccelli selvatici. Con circa 450 Gt di
biomassa vegetale e 70 batterica, il pianeta di fatto appartiene al mondo vegetale e microbico e a
cid che lo caratterizza: anzitutto autotrofia e simbiosi. E la cooperazione e la mutua dipendenza il
fattore determinante |'evoluzione, e la predazione carnivora, concentrata per lo pil in ambiente

marino, per ovvie ragioni trofiche si riduce a ben poco. [1]

Secondo altre e differenti stime, a partire dall’inizio del secolo scorso e sino al 2020, la massa
antropica, ossia grosso modo quanto 'uomo ha prodotto (asfalto, cemento, plastica, macchinari,
etc.), ha superato in Gt la biomassa del pianeta (la quale si andava inversamente riducendo),
mentre quanto era stato prodotto prima ne rappresentava una minima percentuale (solo il 3%),
sicché il "peso" del capitalismo si e fatto sentire a partire da allora, in ispecie a partire da quella

che e stata definita «Grande accelerazione», vale a dire dalla meta del secolo scorso. Queste stime

danno un quadro del progressivo dominio dell'uomo sul pianeta, caratterizzando la nuova epoca

nella quale siamo entrati: I'Antropocene.


https://www.antropocene.org/index.php?option=com_content&view=article&id=122:introduzione-a-18-tesi-su-marxismo-e-liberazione-animale&catid=12&Itemid=148

Alcuni paragonano la crescita della popolazione umana negli ultimi millenni ad una dinamica
tumorale e altri, direi con pil acutezza, la crescita economica capitalistica a una forma virale.
L’analogia certo termina qui. Fatto sta che ci troviamo ora ad avere un'idea del mondo a immagine
e somiglianza della fenomenologia sociale di una piccola percentuale della biomassa mondiale.
Esso ci appare pericoloso, angosciante, un mondo di prede e predatori, assassini armati sino ai
denti, sin dalla nascita costretti a corazzarsi di paura, come i programmi di "divulgazione
scientifica" intorno al mondo animale e vegetale vogliono far credere. Qualunque elemento di
connessione, unita ed appartenenza alla vita tutta, che pur in un certo modo la cultura che
precedette la rivoluzione scientifica ancora presentava, si riduce a un ridicolo regno dei diritti e
doveri di cui solo 'uomo sarebbe portatore. La vita e I'esistenza come una lotta di tutti contro
tutti, la barbarie che una natura "matrigna" ci avrebbe consegnato, sono I'abisso senza fondo con

cui a questo stadio terminale la nostra civilta vede se stessa.

In verita, e nonostante da tremila anni a questa parte la civilizzazione abbia dimezzato la biomassa
delle piante, la superficie del pianeta e popolata dalle piante, siamo immersi nelle piante, sicché se
non fossimo "civilizzati", segregati nelle citta, ce ne accorgeremmo, ne sentiremmo la diffusa
essenziale presenza e metteremmo fine a quei campi di concentramento, perno del capitalismo
fossile, che sono le monocolture, puntando a una agricoltura che mantenga la biodiversita, a
cominciare, ad es., dalle policolture perenni o dalla agricoltura organica rigenerativa, scisse pero
da qualsiasi considerazione di mercato. Occorre puntare a una liberazione delle piante e del
mondo vegetale contro le pratiche agricole capitalistico-industriali, che compromettono la
produzione di sostanza organica vegetale (produzione primaria lorda), da cui interamente dipende
il mondo animale. Le piante, inoltre, come molte ricerche oramai sottolineano, sono caratterizzate
da «modelli organizzativi diffusi, decentralizzati e reiterati», [2] che molto hanno da insegnarci su
come dovremmo, in forma nuova, tornare a vivere (una democrazia diretta, ma sulla base di una
economia ecologica dei produttori associati), piuttosto che servire da esempio, magari, a un

capitalismo che si vorrebbe "modernizzare".

Ma l'intera biosfera & a sua volta poca cosa rispetto all’intero pianeta, che ci preoccupiamo solo di
scavare e fagocitare. Come si & giunti a vedere il pianeta (e quasi I'intero universo) a immagine e
somiglianza di una piccola porzione di biomassa e frazione temporale della storia della nostra
specie sul globo terraqueo lo si spiega col fatto che il tempo della nostra specie, come il tempo di
ogni specie, organismo o evento naturale, ha una sua storicita, e le storicita proprie della
civilizzazione, specie quella terminale capitalistica (la si puo fare risalire a varie tappe: dal
colonialismo europeo, alle rivoluzioni industriali alla recente «Grande accelerazione»), ci hanno
condotto a una orrenda deformazione prospettica narcisistica che ha ridotto il mondo a indici di
borsa, PIL, spread, crescita economica e recessioni, tassi di disoccupazione, produttivita e debiti,
interessi nazionali, confini e stati, mattatoi, mura e recinti in ogni dove. Questa condizione

distopica richiama la nota affermazione di Marx secondo la quale «non si puo giudicare... un’epoca



di sconvolgimento dalla coscienza che essa ha di se stessa», occorre spiegare questa, invece,
andando oggi alla radice della incompatibilita tra il metabolismo sociale capitalistico e i cicli
naturali o il metabolismo del pianeta, incompatibilita che ha prodotto una pericolosa «frattura

metabolica» nel «ricambio organico» tra uomo e natura.

Tuttavia, la Storia non segue processi deterministici, le sue stesse "necessita" sono condizionate.
L'indeterminatezza che la sottende offre possibili soluzioni ai tormenti che ci consegna. Gia dalla
seconda meta dell’800 e specie nel '900 assistiamo ad una serie di rivoluzioni scientifiche che
gettano nella pattumiera della storia quello sterile universo meccanico che ci aveva consegnato la
moderna rivoluzione scientifica (elettromagnetismo, strutture dissipative, relativita,
indeterminazione quantistica, complessita, evoluzione delle specie). Ritroviamo il legame
profondo, piuttosto che la frattura, tra vita, temporalita e materia, ove "tutto € connesso con
tutto". Scopriamo che la "verita" di quello sterile universo meccanico si riduceva in gran parte alla
funzione sociale che veniva a ricoprire, al valore strumentale di quel sapere, a una conoscenza che
si concepisce tuttora come solo dominio. Quelle rivoluzioni "urlano" che il nostro universo
storicamente determinato non ¢ la Realta, che ce lo dobbiamo "scucire" di dosso; ma & quella
stessa funzione sociale a impedire, tenacemente, che tale incongruenza si faccia compiuta prassi

esistenziale. Si faccia liberazione.

Le stesse attuali condizioni tecnico-materiali di produzione (a partire dalle tavole input-output
dell’economia), qualora non piu subordinate alla dinamica virale dell’accumulazione capitalistica,
potrebbero comportare una riduzione drastica del tempo di lavoro e incrementare la quantita
media di beni di consumo individuali e collettivi. Potremmo riconvertire/eliminare interi settori-
apparati industriali (apparato militare-industriale, produzione di lusso, etc.). A tutti gli altri si

dovrebbe dare tutt’altra missione.

Le conoscenze nel campo della chimica e della biologia ci consentono di praticare una dieta di
tutt’altra natura, che non comporti triturazione di pulcini o I'uso di circa I'83% dei terreni agricoli
per I'acquacoltura e la produzione di carne, uova, latticini. L'epigenetica o forme di evoluzione non
«genocentriche» ci consentono di capire come e perché. «Tutta la storia», scrive Marx, «non e che
una trasformazione continua della natura umana, e cio vale per ogni natura vivente. La scoperta
degli aminoacidi essenziali, della formazione della catena proteica, delle vitamine (in particolare la
B12), delle fibre sintetiche, e la loro produzione industriale a partire dalla fine del secolo scorso
hanno permesso all’'umanita di fare a meno degli animali non umani, ponendo le premesse di un
cambiamento radicale. La scienza, senza volerlo, va oltre I'angusto e nauseabondo mondo del
capitale. Come la rivoluzione neolitica condusse allo sviluppo di forme alternative di geni del
cromosoma umano (dette alleli) che portarono alla formazione dell’enzima lattasi necessario alla
digestione del lattosio nelle popolazioni europee di agricoltori e contadini (circa settemila anni fa),

a seguito della diffusione dei prodotti caseari (un caso tipico di coevoluzione geni-cultura), cosi



oggi non solo possediamo quei pochi integratori atti a sostenere un regime alimentare non
carnivoro-onnivoro, ma a seguito di variazioni nel nostro modo di vivere e nutrirci (fenotipo)
possiamo far si che il fenotipo che cosi esprimeremmo possa influenzare il nostro genoma senza
alterare il DNA. L'epigenoma (ossia la variazione cosi generata nei nostri geni) potra poi col tempo
assumere un carattere stabile ed ereditabile. Se a cid aggiungiamo noti aspetti salutistici derivanti
dal non consumo di carne, latte e derivati (specie per come oggi prodotti), gli aspetti legati
all'inquinamento ed emissione di gas serra derivante dalla filiera industriale dello sfruttamento e
sterminio reiterato di animali e dal suo costo economico, abbiamo una serie di elementi che
possono dare fondamento all’aspetto piu importante che guida una scelta vegana: quello etico,

che non puo darsi solo a priori. [3]

Il documento seguente, in proposito, distingue tra morale e moralismo borghese, rilevando il ruolo
conservatore svolto dagli approcci "protezionistici" che caratterizzano le associazioni animaliste,
cosa che gli stessi Marx ed Engels biasimavano, vedendone ipocrisia e riformismo. «In altre
parole», osserva il documento, «le norme esistenti sul benessere degli animali garantiscono
piuttosto che impedire lo sfruttamento e |'oppressione degli animali». Ove incatenati, gli animali
vanno liberati, non protetti. Una loro protezione suppone che si mantenga intatta la condizione
sociale che la supporta. Vanno liberati da quello sfruttamento abominevole in cui «tutto il tempo &
tempo di lavoro [dell’animale] e il prodotto finale del lavoro [nell’allevamento e nel mattatoio] e lo
stesso corpo dell’animale» [4], al punto che lo sfruttamento a cui sono sottoposti potrebbe far
intendere qualcosa di analogo a quello proprio dei lavoratori salariati produttivi di plusvalore
(Marx), nella misura in cui gli animali si distinguono dalle macchine poiché queste, come é stato
rilevato, sono lavoro oggettivato ma non lavorano[5], ossia la natura di tali valori d’uso (gli
animali) nel processo produttivo capitalistico, quella cioé di essere organismi, € identica a quella
umana e nella misura in cui sono sottoposti ad un analogo processo di separazione dalle loro
condizioni di riproduzione e di sottomissione al capitale, resi «castrati, drogati e docili» nei centri

di produzione e nelle catene di smontaggio della carne.

Tuttavia, nel documento si fa notare, a proposito dei limiti che a loro volta presentano gli approcci
liberazionisti, come sia lo stesso «attuale livello di sviluppo delle forze produttive [che] ci
consente... di pensare di risolvere la sofferenza degli animali socialmente prodotta e di porre la
guestione di includerli nella lotta per la liberazione». L'abolizione del sistema economico
capitalistico € conditio sine qua non per la liberazione degli animali. Potremmo infatti anche
arrivare - dati i devastanti impatti ambientali della filiera industriale dello sfruttamento e sterminio
reiterato di animali - a un suo ridimensionamento, ma non verrebbe compromessa la produzione
casearia né si escluderebbero altre forme di allevamento (insetti), e tantomeno recupereremmo
un rapporto disalienato con la natura. In tal senso, I'«abolizionismo» tanto punta in alto e

meritevolmente sul piano della critica del diritto, quanto poggia "sul nulla" nella misura in cui



recide «la connessione tra I'economia capitalistica da un lato, la forma borghese di stato e la sua

forma giuridica dall'altro»

Su un piano pil generale, sui temi cruciali della "crisi ecologica" e della condizione degli animali
nella nostra societa, siamo in presenza di una sorta di "lotta di classe nella teoria", e questo
documento ne rappresenta uno strumento importante. Non ¢ certo il "pensiero riduzionistico" o
I'esistenza di un generico "modello di sviluppo economico" che ci impediscono di compiere il salto
verso una post-civilta, verso una civilta ecologica; entrambi caratterizzano semmai I'ideologia del
nostro tempo, entrambi sono aspetti della coscienza che questa epoca ha di se stessa e
sostengono una prassi socio-economica acquisita, solo una ripugnante forma di "adattamento"
fattasi globale. Occorrono, poi, tanto poco una "transizione ecologica" quanto poco una cura per il
"benessere animale". Entrambe puntellano, lo sappiano o meno i loro sostenitori, lo status quo.
Sul palcoscenico dell'immane tragedia che stiamo vivendo, entrambe si presentano come una
grande operazione di maquillage in cui rispettivi ruoli sociali e pesi politici vengono conservati. Si
richiedono, invece, una rivoluzione sociale (a carattere ecosocialista, ma non solo) e una
liberazione totale di animali (e piante). O e totale o non lo & per definizione. Totale non vuol dire
immediata. Non sara un problema tecnico ed etico da poco, ad es., gestire in forma "non violenta"
un'eventuale riduzione del numero delle decine di miliardi di animali d’allevamento prodotti a

nostro uso e consumo.

Questo immenso campo di concentramento (e sterminio) per piante e animali che si distribuisce
sulla superfice del pianeta - e ove gli uomini subiscono una artificiosa lotta per I'esistenza -, questo
capitalismo fossile che ne fagocita dove puo le viscere, non é il risultato di una necessita naturale
ma storica. Che essa abbia assunto, nel frattempo, la forza di una necessita naturale, caratterizza

Cio che si chiama Antropocene.

A trent'anni dal crollo di uno degli "anelli deboli" del capitalismo (il capitalismo di stato sovietico),
sembra di assistere ad una "tempesta perfetta": un sistema economico in via di disfacimento e che
ha gia compromesso gli ecosistemi, nella forma del superamento di alcuni «limiti planetari».
L’alternativa che sembra riproporsi e tra «(eco)socialismo o barbarie», ma & una alternativa dai
toni decisamente drammatici, giacché la seconda € gia in corso e il primo si presenta solamente

come una eventualita derivabile dallo stato delle cose.

«La lotta di classe per la liberazione degli animali € la lotta per la liberazione del proletariato», cosi
conclude il documento. Ovviamente, la prima liberazione puod pensarsi solo come successiva nel
tempo alla seconda, e quest’ultima solo come una condizione necessaria per la prima, in quanto gli
animali, come si osserva, «possono essere solo oggetti di liberazione». Ma la liberazione del
proletariato e la liberazione dal regime del lavoro salariato, dalla funzione ecocida svolta dal lavoro
nel capitalismo, ove le stesse condizioni tecniche, come si & detto, sono diventate condizione

necessaria per la liberazione da quel regime e per dare fondamento a quella empatia verso la



mostruosa sofferenza non umana che questo sistema ha generato. Tuttavia, si dice ancora, la
necessita della liberazione animale «non pud essere derivata immediatamente da un’analisi del
capitale». Insomma, punti di congiunzione in un abisso. Per questa ragione il documento introduce
la dimensione morale a fondamento dell’auspicata azione politica: «Anche la politica, intesa nel
miglior senso marxiano, € inizialmente motivata dalla morale». E tuttavia va da sé che I'empatia, la
morale sembrano doversi dare ex post, non ex ante (come si osserva per la «morale veramente
umana»); sembrano porsi come possibile conseguenza, appunto, di una "societa liberata" che
riesca "a guardare" oltre la nostra specie. In fondo sono milioni i lavoratori impiegati nella catena
industriale dello sterminio reiterato di animali che I'empatia I’hanno rimossa e non si prevede
nessuna spontanea reazione di massa a quanto facciamo ad animali e piante (ad eccezione dei
recenti considerevoli Animal ed Extinction Rebellion). Una diffusa e globale “banalita del male”, in

questo caso, continua a regnare sovrana.

Abbiamo cercato di fornire alcuni spunti per puntellare su basi storiche e naturali |’antispecismo e
il veganismo. Di certo, un antispecismo conseguente, non ingenuo o astrattamente sociologico,
non pud prescindere dall’anticapitalismo. | vari anti-antropocentrismi - biocentrismo,
ecocentrismo, ecosofia, antispecismo - risultano troppo spesso astratti poiché mancano di una
precisa analisi storico-materialistica della civilta, del capitalismo e del suo funzionamento, che
hanno condotto Marx ed Engels ad una descrizione di quello che é stato definito «specismo
alienato». Un possibile percorso comune, dunque, € nell’'ordine delle cose, tanto pil urgente a
fronte di questa orda di umani "imbestialiti" che la Storia ci ha consegnato. Queste 18 Tesi

intelligentemente vanno in questa direzione.

Il nostro pensiero va a tutti coloro che ogni giorno combattono e muoiono in difesa della natura e

degli animali. A quanti non si da voce in difesa di chi “non ha voce”.

giuseppe sottile



Note

[1] Sorprende sentire compagni che giustificano un primato dell’'uomo chiamando in causa "il senso di
appartenenza alla nostra specie" o che usano I'utile tautologia per la quale tutto cio che & umano e per cio
stesso "antropocentrico". Una volta colta la limitazione mondana, storica di tali considerazioni, sara

possibile liberarsene.
[2] Cfr. Stefano Mancuso, p. 31 in Fonti.

[3] Occorre fare qui una precisazione cruciale. Perché mai dovremmo modificare la nostra posizione nella
catena alimentare e nella forma che ci siamo data negli ultimi cento anni? Perché mai dovremmo smetterla
di trasformare animali e piante in cavie nelle piu diverse forme? Semplicemente perché possiamo farlo e, se
vogliamo, e cid che il nostro essere in divenire ci consegna come atto distintivo dalle altre specie. | tempi
lunghi della nostra specie, in cui non & esistita né proprieta privata né statale, non ci hanno visti attori di
questa tragedia, ed al contrario, anche quando cacciando ci si procurava quel poco di carne che a seconda
delle latitudini componeva la nostra dieta, si aveva una relazione di appartenenza alla Natura. Possiamo
recuperare quel passato ad un diverso stadio della nostra trasformazione sociale, quello d’'un mondo
disalienato, ove sentiremmo, con le nostre grida, quelle di piante ed animali. D’altronde, come la
prenderemmo se una specie aliena ci considerasse carne da macello, da divertimento (zoo e acquari) e
cavie sperimentali? Alla fine, la letteratura popolare (libri, documentari) ci consegna una natura
trasfigurata a sostegno delle efferatezze contro la vita ed il pianeta compiute dal capitalismo, sicché e
d’uopo ricordare che «La vita non prese il sopravvento del globo con la lotta, ma istituendo interrelazioni»

(Lynn Margulis, Dorion Sagan, Microcsmo, 1989, p.4).
[4] Cfr. Dinesh Wadiwell, p. 534, in Fonti.

[5] Les Beldo, p. 115, in Fonti.

Fonti

Antagonist Press, Bestie da soma - Capitalismo - Animali - Comunismo, 1999, in
www.contraversus.jimdo.com/storica.

lan Angus, Anthropocene, Asterios, 2020.

Yinon M. Bar-On et al, The biomass distribution on Earth, «PNAS», vol. 115, n° 25, 2018

Steven Best, Liberazione totale, Ortica editrice, 2017.

Andrew Curry, How ancient people fell in love with bread, beer and other carbs, in «Nature», vol.

594, 2021 (trad. it. Gli uomini preistorici apprezzavano pane, birra e altri carboidrati, in
www.antropocene.org ).

Emily Elhacham et al, Global human-made mass exceeds all living biomass, «Nature», 2020.


https://www.antropocene.org/index.php?option=com_content&view=article&id=113:gli-uomini-preistorici-apprezzavano-pane-birra-e-altri-carboidrati&catid=12&Itemid=148
https://contraversus.jimdo.com/app/download/19213994125/an.com..pdf?t=1627547868

John Bellamy Foster, Paul Burkett, Value Isn't Everything, in www.monthlyreview.org, vol. 10, n° 6,
2018 (trad. it. /l valore non é tutto, in Frattura metabolica e Antropocene, G. Sottile e A. Cocuzza (a
cura di), Smasher Editore, 2022.

John Bellamy Foster et al, The Ecological Rift, Monthly Review Press, 2010.
Les Beldo, Metabolic Labor, Environmental Humanities, Duke University Press, 2017.

Enrico Giannetto, Note per una metamorfosi, Ortica, 2011. Di questo autore condividiamo anche i
rilievi critici che lo portano a considerare piu pertinente 'uso dell’espressione “anti-umanismo”,
piuttosto che specismo/antispecismo, che in qualche modo naturalizzerebbe un fenomeno che ha
specificita storiche. Si veda «ll cristianesimo non & un umanismo», in Uomini & animali, Gabrielli
editori, 2016.

Ryan Gunderson, Marx's Comments on Animal Welfare, «Rethinking Marxism», vol. 23, n° 4, 2011.
Warren Martin Hern, How Many Times Has the Human Population Doubled? Comparisons with
Cancer, «Population and Environment: A journal of Interdisciplinary Studies», vol. 21, n°® 1,
September 1999.

Stefano Mancuso, La nazione delle piante, Laterza, 2019.

Brendan Montague, Capitalism is the virus, «Ecologist», 13th June 2020 (trad. it. // capitalismo é il
virus, in www.antropocene.org).

Su Marx e lo «specismo alienato» si veda «Monthly Review», vol. 70, n. 7, December 2018.

J. Poore, T. Nemecek, Reducing food’s environmental impacts through producers and consumers,
«Sciencey, vol. 360, 2018.

Will Steffen et al, The Trajectory of the Anthropocene: The Great Acceleration, «The Anthropocene
Review», 2015; Will Steffen et al, Planetary boundaries: Guiding human development on a
changing planet (Supplementary Materials), «Science», vol. 347, 2015

Massimo Terrile, Notiziario del Movimento Antispecista, 2016.

Dinesh Wadiwel, Chicken Harvesting Machine: Animal Labor, Resistance, and the Time of
Production, «The South Atlantic Quarterly», vol. 117, 2018.

10


https://www.antropocene.org/index.php?option=com_content&view=article&id=112:il-capitalismo-e-il-virus&catid=12&Itemid=148
https://monthlyreview.org/2018/11/01/value-isnt-everything/

18 TEsI
MARXISMO E LIBERAZIONE ANIMALE

SU



Marxismo e la liberazione degli animali sono due cose che, a prima vista, non sembrano avere
molto in comune. Né il primo si e fatto notare per essere particolarmente amorevole verso gli
animali, né gli amanti degli animali sono noti per aver fatto propria la causa della liberazione della

classe operaia e della costruzione di una societa socialista.

Al contrario: il marxismo classico attira poche simpatie presso gli attivisti dei diritti degli animali,
prevalentemente anarchici ed autonomi. Esso & considerato una teoria semplicistica, una
ideologia autoritaria divenuta obsoleta con la fine delle esperienze del «socialismo reale».
Sebbene la critica al capitalismo ed il vocabolario del movimento operaio (“compagno”, “classe”)
stiano riguadagnando popolarita nella sinistra radicale, non si sa comunque cosa farsene del
marxismo tradizionale. | marxisti sono considerati individui che notoriamente odiano gli animali e
che parlano solo di economia, spesso indistinguibili dai filistei piccolo-borghesi che non vogliono

rinunciare alle loro salsicce alla griglia.

| marxisti, a loro volta, non hanno una particolare considerazione per coloro che combattono per
la liberazione animale, visti spesso come strani asceti e moralisti borghesi che impiegano il loro
tempo per cause trascurabili, invece di concentrarsi sulle questioni fondamentali. Ci si aspetta che
prendano parte alla lotta di classe e si lascino alle spalle quella che considerano una “folle difesa
degli animali”. Molti compagni sudano freddo quando riflettono su una societa in cui sia gli uomini
che gli animali siano liberati dallo sfruttamento e dall'oppressione, poiché significherebbe
rinunciare alla loro carne e al loro formaggio. D’altronde, gia Friedrich Engels aveva preso in giro
gli «Herren Vegetarianer», che sottovalutavano I'importanza dell’'uso della carne nella storia della

civilta umana, rappresentando, nella migliore ipotesi, dei socialisti utopisti.

Tuttavia, noi rigettiamo questa opposizione e crediamo che I'analisi storico-materialistica e la
critica sociale sviluppate da Karl Marx e Friedrich Engels, le corrispondenti azioni politiche e
I"appello per liberare gli animali dalla loro sofferenza socialmente prodotta vadano di pari passo.
Da una parte, le rivendicazioni per la liberazione animale sono davvero moralistiche se non
analizzano le condizioni storicamente specifiche in cui avviene lo sfruttamento degli animali e quali
cambiamenti sociali servono per porvi fine. Dall’altra parte, ogni critica marxista della societa &
incompleta se non considera il fatto che, per realizzare profitti, le classi dominanti non solo devono
sfruttare le classi oppresse nella storia della lotta di classe ma anche e sempre gli animali (e la

natura).

Lo sfruttamento dei lavoratori salariati da un lato, e degli animali dall'altro, pud presentare
differenze qualitative nel modo in cui si e svolto storicamente, e anche il loro rapporto con i mezzi
di produzione oggi risulta diverso. Tuttavia, nonostante le differenze, la classe operaia e gli animali
hanno una storia comune durante la quale entrambi hanno affrontato la classe dominante in

modo antagonistico come esseri sofferenti, umiliati, oppressi e abbandonati; i primi come soggetti,

12



i secondi come oggetti di liberazione. Quindi, noi sosteniamo che l'idea della liberazione animale
rimane incoerente quando ripudia la critica storico-materialistica della societa. Allo stesso tempo,
il marxismo rimane ugualmente incoerente quando rifiuta di riconoscere che oggi la liberazione
degli animali deve essere parte integrante della teoria e politica marxiste contemporanee. In
primo luogo, l'attuale fase di sviluppo delle forze produttive non solo rende possibile, ma anzi
necessaria tale liberazione. In secondo luogo, chiunque aspiri a creare un mondo senza
sfruttamento, dominio e sofferenza prodotti socialmente e oggettivamente prevenibili &€ tenuto a
riconoscere anche la sofferenza degli animali e ad adoperarsi per la sua abolizione. Approcci isolati
per unire marxismo e liberazione animale si sono gia verificati nella storia della sinistra e del
movimento operaio. Ma finora non sono stati diffusamente accettati. Le seguenti tesi spiegano
perché marxisti e sostenitori della liberazione animale non dovrebbero essere costretti a un

matrimonio forzato, ma unirsi in un legame per la difesa della vita.

PERCHE’ L’ANTISPECISMO DEVE ESSERE MARXISTA

La moderna societa capitalistica riconosce gli animali solo come portatori materiali di valore e
come mezzi di produzione del capitale, come strumenti di lavoro e oggetti di lavoro che sono
forniti dalla natura gratuitamente, nella misura in cui non comportano un dispendio di forza lavoro

umana per renderli fruibili.

| dirigenti dell'industria della carne, il cuore oggi dell’apparato di sfruttamento degli animali,
guadagnano miliardi con l'uccisione di animali. Nella sola Germania, si raggiungono fatturati record
fino a quaranta miliardi di euro all'anno macellando oltre sessanta milioni di maiali, tre milioni e
mezzo di mucche e settecento milioni di polli, anatre e oche. Anche in Svizzera, il volume delle
vendite ammonta a dieci miliardi di franchi svizzeri. Nei circhi e negli zoo, gli animali "esotici"
vengono solitamente tenuti in condizioni atroci per eseguire spettacoli strazianti e mortificanti.
Durante la caccia, vengono uccisi per il semplice divertimento da cacciatori per lo pil benestanti.
Negli esperimenti, servono come oggetti di ricerca e lavoro, mentre l'industria degli animali
domestici li alleva in numero eccessivo e li vende come giocattoli. Queste condizioni sono orribili e
brutali e chiunque ne sia testimone e non abbia un rapporto del tutto alienato con |'ambiente
sperimenta almeno una sorta di empatia con quegli esseri senzienti appena li vede in quella

situazione.

13



Di conseguenza, I'impegno a porre fine allo sfruttamento degli animali spesso inizia con |'essere
inorriditi dall'uccisione di animali su larga scala e dalla svalutazione ideologica a cui sono
sottoposti. Allo stesso tempo, un tale impegno pud iniziare con un impulso di solidarieta, alla
ricerca di una spiegazione dello sfruttamento e di un modo per abolirlo. L'empatia con Ia
sofferenza degli animali porta quindi a una riflessione teorica sul rapporto tra uomo e animale e
stimola I'impulso ad attivarsi nella lotta per la liberazione degli animali. Ma come si manifesta in
pratica questo impulso? Esaminiamo la teoria e la pratica dell'attuale movimento di liberazione

degli animali.

In poche parole e per semplificare, il movimento contemporaneo per i diritti e la liberazione degli
animali nei paesi di lingua tedesca € dominato da una corrente politico-teorica che il filosofo
marxista Marco Maurizi definisce «antispecismo metafisico». Si compone di tre principali scuole di

pensiero:

o Filosofia morale borghese, nella tradizione di Peter Singer, Richard Ryder, Tom Regan, Hilal

Sezgin e altri.

e Critica liberale del diritto, il cui esponente principale & stato per lungo tempo Gary

Francione. Autori come Will Kymlicka e Sue Donaldson si sono uniti a lui di recente.

o Antiautoritarismo post-strutturalista social liberale , che si basa sul pensiero di Carol J.

Adams, Donna Haraway, Birgit Mitherich, Jacques Derrida e altri.

La filosofia morale antispecista borghese & predominante in una serie di organizzazioni e iniziative,
come la PETA, che sollevano richieste politiche per i diritti ed il benessere degli animali e fanno
appello ai consumatori, allo stato e alle istituzioni private per mezzo di petizioni, lobbying,

campagne, fornendo la consulenza di esperti e cosi via.

| critici liberali del diritto formano una sorta di ponte teorico e politico tra filosofi morali e anti-
autoritarismo. A seconda della loro interpretazione e affinita con una qualsiasi delle due teorie
politiche, possono propendere per |'una o per l'altra. Questo spiega anche in una certa misura
I'ampio accordo nel movimento per il benessere, i diritti e la liberazione degli animali sul fatto che

i diritti degli animali sono davvero un obiettivo per cui lottare.

L'antiautoritarismo liberale di sinistra post-strutturalista antispecista fa la sua apparizione politica

nelle forme della sinistra extraparlamentare che si ispirano rispettivamente all'autonomia e

14



all'anarchismo. Tale antispecismo rappresenta il nucleo dell'ala abolizionista del movimento per i

diritti e la liberazione animale.

La filosofia morale borghese antispecista affronta la questione del perché la sofferenza degli
animali & normalmente considerata diversa dalla sofferenza degli esseri umani, o, per essere piu

precisi: perché tali differenze forniscono la base morale delle azioni.

Di conseguenza, questa corrente prende in esame le comuni giustificazioni per l'uccisione e
|'utilizzo di animali, ad esempio che gli animali non “ragionano” e mancano di capacita cognitive,
che la sofferenza degli animali & diversa per natura e meno grave della sofferenza umana, e cosi
via. Inoltre, rivela le contraddizioni interne negli argomenti a favore dell'uccisione e dell'uso di
animali sottolineando, per es., che non tutti gli animali mancano di abilita cognitive e che non tutti
gli esseri umani (ad ogni eta, etc.) sono ugualmente in grado di svolgere attivita cognitive. Inoltre,
anche all'interno della collettivita umana, le forme di sofferenza sono cosi diverse che difficilmente
si potrebbe parlare di una sofferenza umana in opposizione a una sofferenza animale. A seguito di
tali incongruenze, i sostenitori della filosofia morale antispecista sostengono che non ci sono
ragioni plausibili per fare distinzioni moralmente significative tra sofferenza umana e animale. Di
conseguenza, si chiedono perché tali distinzioni vengano comunque fatte in pratica. Essi
rispondono che cid & dovuto al fatto che la societa umana & permeata dallo specismo, cioé dal
presupposto ideologico che la specie umana sia superiore. L'argomento € che, proprio come il
razzismo o il sessismo, lo specismo stabilisce confini normativi che non possono essere giustificati
e quindi manca di qualunque fondamento effettivo. Secondo Singer, lo specismo - definito come
«un pregiudizio o un atteggiamento orientato a favore degli interessi dei membri della propria
specie e contro quelli dei membri di altre specie» - sarebbe la causa della «discriminazione» nei

confronti degli animali.

| meriti di una tale filosofia morale sono dati dal fatto che l'ideologia specista deve confrontarsi
con le proprie pretese insostenibili. Tuttavia, la filosofia morale borghese antispecista presenta
anch’essa numerosi problemi. In particolare, non chiarisce perché gli animali vengono sfruttati,
perché vengono trasformati in oggetti di utilizzazione economica; piuttosto, spiega come il diverso
trattamento degli animali e degli esseri umani sia legittimato e coperto nelle attuali circostanze
sociali. Questa € una distinzione importante. Pertanto, la filosofia morale borghese puo dirci, per
es., quale forma di pensiero giustifica che gli esseri umani non vengano uccisi nei mattatoi e
perché nel caso degli animali la macellazione non venga eliminata. Tuttavia non puo contribuire in
modo sostanziale a spiegare l'origine e la funzione dello sfruttamento animale o, piu

specificamente, spiegare il mattatoio come attivita industrializzata e per quale scopo gli animali

15



vengono uccisi al suo interno. Invece, riduce tutte queste domande ad azioni, punti di vista e
pratiche astratti e individuali, in quanto considerati isolatamente dal funzionamento della societa
capitalistica. Inoltre, tale filosofia morale e astorica. Il suo oggetto e l'ideologia specista della
societa borghese, qui e ora. E interessata alla storia delle relazioni uomo-animale solo in termini di
storia dell'ideologia. In sostanza, non puo dirci nulla sull'origine sociale e la genesi dell'ideologia

specista.

V.

La teoria sui diritti animali di ispirazione liberale cerca principalmente di spiegare perché gli
animali, a differenza degli esseri umani, non godono di liberta civili, perché sono trattati
come oggetti e non come soggetti di diritto. La sua risposta & essenzialmente tautologica: perché
gli animali sono definiti dalla legge come proprieta. Seguendo questa linea di argomentazione,
poiché gli animali sono normativamente denotati come una proprieta umana, ogni serio conflitto
di interessi tra le specie porta poi alla sconfitta delle creature non umane. Lo status degli animali
come proprieta prepara quindi la strada allo sfruttamento istituzionalizzato degli animali. A
seconda della rispettiva lettura politico-scientifica, il problema e di conseguenza I'assenza di diritti
fondamentali, negativi o positivi, analoghi ai diritti umani. | sostenitori di questa teoria concludono
che le attuali norme giuridiche si basano su un pregiudizio morale che privilegia gli esseri
umani rispetto agli animali, proprio come una volta i bianchi erano stati favoriti rispetto agli schiavi
neri. La teoria (liberale) del diritto esclude quindi gli animali dall'essere soggetti di diritti per

definizione.

La critica al factum giuridico che gli animali vengono legalmente considerati "cose" e/o "proprieta"
di persone fisiche o giuridiche non ha perso oggi la sua validita. Tuttavia, né le norme giuridiche si
spiegano da sé, né esse ovvero la teoria del diritto producono lo sfruttamento degli animali. Gli
animali non sono solo proprieta privata perché lo dice la legge o perché i giuristi presumono che lo
siano. La proprieta privata (dei mezzi di produzione) & legge perché la legge e l'espressione
giuridica dei rapporti borghesi di produzione e di scambio. Nel corso della storia della lotta di
classe, la classe dominante ha degradato la natura in generale e gli animali in particolare a mezzi di
produzione a sua disposizione, ha dato una base giuridica a tale gerarchia e I'ha resa
universalmente applicabile. Per questo motivo, oggi per I'uvomo ¢ lecito trattare I'animale come
sua proprieta. Le norme di legge consentono lo sfruttamento degli animali non tanto perché sono

speciste, ma perché sono borghesi.

Tuttavia, ci sono casi in cui i teorici dei diritti animali hanno contribuito a affinare lo sguardo
analitico, nonostante le mistificazioni legalistiche e antispeciste immanenti alle loro posizioni. In

particolare, tra le conquiste irrevocabili della critica liberale antispecista c'eé quella di aver

16



evidenziato come lo status quo giuridico consenta uno sfruttamento economicamente pil
efficiente degli animali e allo stesso tempo promuova la necessaria compiacenza politica della
societa civile - in altre parole, che le norme esistenti sul benessere degli animali garantiscono

piuttosto che impedire lo sfruttamento e I'oppressione degli animali.

Pesa ancora di piu, quindi, che la teoria dei diritti degli animali sia asservita alle illusioni borghesi
sullo stato e sul diritto. | teorici dei diritti degli animali recidono la connessione tra I'economia
capitalistica da un lato, la forma borghese di stato e la sua forma giuridica dall'altro, e spacciano
quest'ultima come un quadro di riferimento positivo per una politica progressista. Certamente, e
legittimo, per quanto possibile, coinvolgere istituzioni e usare norme di legge come strumenti nella
lotta contro l'industria animale. Tuttavia, la richiesta di trasformare gli animali in cittadini o
soggetti di diritti € ideologica. Cio e particolarmente vero in considerazione del fatto che, anche tra
gli esseri umani, lo stato e le leggi non garantiscono ma minano la liberta, I'uguaglianza e la

fratellanza.

La critica post-strutturalista antispecista del potere procede pit o meno allo stesso modo della
filosofia morale borghese, ma radicalizza la considerazione etica del rapporto uomo-animali. Tratta
principalmente di come ‘I'animale’ sia stato introdotto nel mondo come costrutto sociale e
sostiene che questo costrutto viene continuamente riprodotto attraverso, ad es., pubblicazioni
religiose, letterarie o giornalistiche e quelle proprie delle scienze naturali e sociali - dalla Bibbia,
passando per Descartes sino a Kant. Lo specismo, si sostiene con forza, € il risultato di una
costruzione dualistica di societa e natura, "Il grande discorso occidentale"
(Coetzee) dell'umano e dell'animale. Inoltre, i sostenitori di questa corrente sottolineano che,
mentre tutte quelle caratteristiche che erano state in qualche modo benefiche per il progresso
della civilta umana - ragione, scienza, volonta, razionalita e cosi via - sono attribuite alla societa, il
lato della natura é identificato con tutto cid che & stato superato e abbandonato in questo
processo: spiritualita, pulsioni, affettivita, magia e cosi via. Tale costruzione dualistica
continuerebbe all'interno del rapporto tra esseri umani e animali: gli esseri umani sono
rappresentati come soggetti ragionevoli e raziocinanti, che stanno al di sopra degli animali, i quali
sono rappresentati come creature irragionevoli per natura, soggetti alle loro pulsioni e affetti.
L'uso di questa argomentazione basata sul dualismo e il fondamento della critica post-
strutturalista antispecista del potere, attraverso la quale si spiega il predominio politico degli esseri

umani sugli animali, il controllo dei primi sui secondi e I'esclusione dei secondi dalla democrazia.

Col suo metodo analitico, I'approccio post-strutturalista antispecista differisce poco da quello delle

femministe e dagli antirazzisti antiautoritari, che analizzano le pratiche sessiste e razziste in modi

17



simili. Secondo questa prospettiva, il sessismo esiste perché la donna é costruita come una
creatura emotiva guidata da sentimenti e che richiede protezione, mentre |'uomo & costruito
come un essere razionale, "imperturbabile", risoluto e in grado di imporsi; la radice del razzismo, a
sua volta, comporta la costruzione dell'“altro”, per esempio popoli e religioni degradati allo status

di “primitivi” in contrasto con le superiori nazioni occidentali.

La radicalita di tale critica antispecista del potere porta a mostrare il dualismo presente
nell'ideologia specista, a considerare questo dualismo uno strumento di dominio politico ed a
rifiutare di spacciare la lotta contro un'ideologia come pil importante delle lotte contro altre
ideologie. Per questo motivo, gli antispecisti che seguono queste teorie si oppongono allo
sfruttamento animale con la stessa convinzione con cui si oppongono al sessismo, al razzismo,
all'omofobia e a altri meccanismi sociali di esclusione che smentiscono ogni promessa di
emancipazione borghese. Questo e anche il motivo per cui la formula dell'«unita
dell’oppressione», nota nella sua forma attuale come intersezionalita o «liberazione totale», & cosi

popolare tra loro.

In termini puramente analitici, molte osservazioni dell’antispecismo antiautoritario sono corrette.
Il problema & che forniscono semplici descrizioni del discorso dominante sul rapporto uomo-
animale e altre forme di oppressione, ma nessuna spiegazione del perché tale rapporto & cosi
com'e, e perché quanto da loro criticato & cosi predominante. Un antispecismo post-strutturalista
antiautoritario puo chiarire il carattere del dualismo uomo-animale nell'ideologia borghese, cioé
come e presente in quanto forma ideologica di pensiero nei discorsi a cui si fa ricorso; non puo,
tuttavia, determinare l'origine o la funzione di questa ideologia. Non offre alcuna spiegazione
riguardo a cio che ha creato esattamente il dualismo ideologico uomo-animale e cosa lo media.
Ogni volta che gli antispecisti antiautoritari alludono a questo punto, la loro analisi diventa
confusa. Per questo essa rimane fenomenologica, in fondo puramente formale e, soprattutto,
idealista, poiché considera il mero pensiero (sbagliato) il motore della storia. Inoltre, I'approccio
dell’«unita dell'oppressione» confonde la questione dell'interrelazione qualitativa tra i diversi tipi
di oppressione e la loro genesi con la loro valutazione politico-normativa. In definitiva, & capace
solo di schemi tautologici di spiegazione: lo specismo nasce quindi dal discorso specista. L’analisi
storico-materialistica € per lo piu un tabu. La questione della correlazione interna e funzionale tra i
rapporti di produzione borghesi e l'ideologia razzista, ad esempio, € confusa con la questione se il
capitalismo - in quanto modalita di oppressione - sia, rispetto al razzismo, normativamente

peggiore, pill grave, o viceversa. Pertanto, gia il tentativo di una analisi viene respinto.

VI.

Possiamo cosi stabilire che sia la filosofia morale antispecista, sia la sua versione piu radicalizzata,

I'antispecismo antiautoritario, cosi come la critica liberale del diritto non offrono spiegazioni utili

18



sulla questione dello sfruttamento degli animali e del suo occultamento ideologico. Possono
descrivere l'ideologia specista e le norme legali in dettaglio, determinare parallelismi e somiglianze
con altre ideologie e norme strutturate in modo simile e anche evidenziare le loro contraddizioni
interne. Non possono perd dirci come una visione ideologica sugli animali o il loro status di
proprieta siano generati e perché nella societa capitalistica borghese lo sfruttamento degli animali
abbia assunto la forma altamente tecnologica e industrializzata che ha attualmente. In breve: non
ci aiutano a capire perché, nell’interesse di chi e come esattamente gli animali vengano sfruttati

nella societa capitalistica.

Tali carenze teoriche producono conseguenze immediate per la prassi politica. Tutti e tre gli
approcci si occupano esclusivamente delle modalita funzionali interne al ragionamento specista. Di
conseguenza, ogni forma di sfruttamento animale appare loro come il risultato di una coscienza
specista. Per essi, la pratica politica diretta alla liberazione degli animali € primariamente una
guestione di un corretto modo di pensare, di comportamenti morali e di norme legali. Secondo
queste scuole di pensiero, la cerchia di amici, il macellaio, il produttore di salsicce, il laboratorio di
sperimentazione animale e i suoi lobbisti debbono abbandonare il loro pensiero specista affinché
gli animali siano liberati. La prassi sociale & qui soprattutto una questione di coscienza sociale, che
e la somma delle coscienze di tutti i suoi individui separati. Lo sfruttamento degli animali e la
liberazione degli animali sono ridotti a un problema filosofico, epistemologico e nella migliore
delle ipotesi giuridico-teorico. | filosofi morali, i teorici del diritto e gli antiautoritari antispecisti
non spiegano realmente che coloro che traggono profitto dallo sfruttamento degli animali hanno
un forte interesse a perpetuare le forme attuali di sfruttamento degli animali, né spiegano perché

hanno questo interesse.

VII.

E proprio qui che entra in gioco il marxismo. | primi scritti di Marx ed Engels discutono del
rapporto tra essere e coscienza, natura e societa e anche tra esseri umani e animali. Marx ed
Engels si chiedono in che modo forme storicamente specifiche di conoscenza e coscienza siano
correlate al modo in cui la societa & organizzata - in altre parole, si interrogano su cio che media
essere e coscienza. La loro risposta, grossolanamente semplificata, € che attraverso il lavoro
sociale, in rapporti di produzione storicamente determinati, gli esseri umani producono assieme
alla loro esistenza materiale la propria coscienza e le condizioni in base alle quali questa coscienza
pud e deve cambiare. E il lavoro sociale — la trasformazione attiva delle condizioni preesistenti -
che plasma sia la natura che il funzionamento della societa, creando anche le basi per la
comprensione di entrambi. Quindi, secondo Marx ed Engels, dobbiamo guardare cos’eé che

produce il presunto dualismo tra essere e coscienza, tra societa e natura, cosa lo media e

19



influenza, cosa determina il rapporto intrinseco tra esseri umani, societa e natura. Esso ¢ il lavoro
sociale nella sua rispettiva forma storicamente determinata e pertanto la contraddizione tra la
societa da un lato e gli animali e la natura dall'altro non si sviluppa semplicemente nella mente
delle persone. Piuttosto, il capitalismo come forma storicamente determinata di organizzazione
del lavoro sociale produce invece questa contraddizione costantemente, e all'interno del processo
di produzione capitalistico gli animali e la natura diventano letteralmente una semplice risorsa da

sfruttare.

Questo modo di intendere il rapporto tra esseri umani, societa e natura caratterizza il
materialismo storico. E una prospettiva materialistica, perché presuppone che I'esistenza sociale
costituisca la base della coscienza; e il suo materialismo € storico, perché non considera I'esistenza
come fissa e invariabile ma la comprende come un'esistenza prodotta socialmente dagli stessi
esseri umani. Esiste anche un materialismo astorico, dal quale Marx ed Engels si dissociarono con
forza. Il rapporto tra essere e coscienza non €, dunque, deterministico e schematico. Come
sottolinea Engels: «La situazione economica & la base, ma i diversi momenti della soprastruttura —
le forme politiche della lotta di classe e i suoi risultati, le costituzioni promulgate dalla classe
vittoriosa dopo aver vinto la battaglia, ecc., le forme giuridiche, e persino i riflessi di tutte queste
lotte reali nel cervello di coloro che vi partecipano, le teorie politiche, giuridiche, filosofiche, le
concezioni religiose e la loro evoluzione ulteriore sino a costituire un sistema di dogmi — esercitano
pure la loro influenza sul corso delle lotte storiche e in molti casi ne determinano la forma in modo
preponderante. Vi & azione e reazione reciproca di tutti questi fattori, ed e attraverso di essi che il
movimento economico finisce per affermarsi come elemento necessario in mezzo alla massa

infinita di cose accidentali».

VIII.

Se vogliamo spiegare, criticare e abolire lo sfruttamento degli animali, piuttosto che occuparci
esclusivamente del modo in cui viene legittimato, dobbiamo affidarci agli strumenti del

materialismo storico.

In uno dei loro testi pil importanti a questo riguardo, L'ideologia tedesca, Marx ed Engels
mostrano come gli esseri umani, passo dopo passo, si siano separati dalla natura reprimendo la
natura sia interna che esterna, come abbiano imparato a usare e soggiogare la natura e come in
tal modo gli uomini abbiano prodotto la distinzione tra la natura e la societa stessa. Secondo
guesta analisi, gli esseri umani si sono trasformati e addomesticati imparando a dominare la
natura esterna e la loro natura interna attraverso il lavoro. Marx ed Engels sottolineano che gli
esseri umani erano originariamente animali e che lo rimangono ancora. Tuttavia, attraverso il

lavoro sociale, attraverso lo sviluppo sociale della produzione e della distribuzione e attraverso la

20



loro evoluzione storica, gli esseri umani si sono gradualmente differenziati dagli animali. Nelle
parole di Marx ed Engels: «Si possono distinguere gli uomini dagli animali per la coscienza, per la
religione, per tutto cid che si vuole; ma essi cominciarono a distinguersi dagli animali allorché
cominciarono a produrre i loro mezzi di sussistenza, un progresso che e condizionato dalla loro
organizzazione fisica. Producendo i loro mezzi di sussistenza, gli uomini producono indirettamente
la loro stessa vita materiale». Allo stesso tempo, non verrebbe in mente a Marx ed Engels di
«contestare la capacita agli animali di agire secondo un piano, premeditatamente», come scrive
Engels nella Dialettica della natura, «ma nessuna preordinata azione di nessun animale € riuscita a
imprimere sulla terra il sigillo della sua volonta». Gli esseri umani, quindi, creature naturali, che
devono soddisfare bisogni naturali come mangiare, bere e cosi via, non differiscono in misura
sostanziale ma in senso graduale dagli animali, e questa graduale differenza ¢ il risultato della loro

propria prassi sociale politico-economica.

IX.

Pertanto, il materialismo storico fornisce un approccio fruttuoso per spiegare la storia e lo sviluppo
dei rapporti tra uomo e animale. Essi sono il risultato di un processo di civilizzazione in cui gli esseri
umani si sono separati dalla natura attraverso il lavoro sociale differenziandosi dagli animali non-
umani. Diversamente dall'antispecismo post-strutturalista, ad esempio, il materialismo storico non
solo puo descrivere il dualismo tra esseri umani e animali, ma anche spiegarlo. Puo identificare il
lavoro sociale come |'elemento attraverso il quale questo dualismo & costantemente riprodotto
nella pratica. Ne consegue che la percezione ideologica degli animali non & un semplice elemento
immaginario, ma e anche vera, in quanto possiede un reale fondamento materiale. Il pensiero
specista sugli animali quindi non e la base dello sfruttamento animale, ma piuttosto il riflesso
ideologico di quest'ultimo. Marco Maurizi arriva al cuore della questione quando scrive: «Non
sfruttiamo gli animali perché li riteniamo inferiori, piuttosto riteniamo che gli animali siano
inferiori perché li sfruttiamo». Da cio segue anche che dobbiamo definire le forme storicamente
determinate in cui €& organizzato questo rapporto. Dopo tutto, non c'e€ un lavoro
sociale universale che guida il processo di civilizzazione, ma sempre solo lavoro sociale in forme di

organizzazione storicamente determinate.

Non sono solo i rapporti politico-economici della societa capitalistica odierna che hanno prodotto
classi che si confrontano in modo antagonistico, ma anche quelli precedenti. Il conflitto tra le

classi, che risulta dai loro interessi opposti, rimane ancora oggi il motore della storia. Percio

21



il Manifesto del Partito Comunista afferma: «La storia di ogni societa esistita fino a questo

momento, e storia di lotte di classi».

Dentro la societa di classe borghese-capitalista contemporanea, I'organizzazione del lavoro sociale
poggia fondamentalmente su due rapporti sociali: I'organizzazione del lavoro attraverso il mercato
- il lavoro € una merce - e i rapporti di classe: lavoratori e capitalisti si confrontano nel processo di
produzione. | capitalisti possiedono i mezzi di produzione (o il capitale necessario per la loro
acquisizione), quindi acquistano strumenti di lavoro, oggetti di lavoro e forza-lavoro (quest'ultima
offerta dai lavoratori salariati che non hanno altro da vendere) e li impiegano nel processo di
produzione. Il prodotto assume la forma di merce, che viene venduta per ottenere un profitto.
Tuttavia, questo profitto, la cui accumulazione & la ragione e lo scopo della produzione
capitalistica, non cade semplicemente dal cielo. Si puo ottenere solo sfruttando i lavoratori, i quali
lavorano oltre il punto in cui hanno prodotto un valore equivalente al loro salario. Essi producono
cosi un surplus che non e a loro disposizione ma a disposizione dei capitalisti. | capitalisti, scrive
Marx nel terzo volume di Capitale, «costituiscono una vera massoneria nei confronti della classe

operaia».

Pertanto, dato che ci sono sia sfruttatori che sfruttati nella societa capitalistica, non e l'intera
specie umana che sfrutta gli animali. Invece, lo sfruttamento degli animali e dei lavoratori salariati
avviene prima di tutto seguendo gli interessi e sotto la direzione della classe dominate. Certo, lo
sfruttamento degli animali e lo sfruttamento dei lavoratori salariati differiscono qualitativamente,
e questi ultimi non agiscono necessariamente in solidarieta con gli animali per il fatto di essere
anch'essi oppressi e sfruttati. | lavoratori nei mattatoi uccidono gli animali. Ma i rapporti di
produzione capitalistici non si basano solo su un antagonismo tra i capitalisti e la classe operaia,
ma anche tra la classe dominante, la natura e gli animali. Cido conduce allo sfruttamento degli
animali organizzato a livello industriale allo scopo di trarne grandi profitti. Di conseguenza, come
scrive Marx, «La visione della natura che si ottiene sotto il dominio della proprieta privata e del
denaro e un vero disprezzo e un pratico degrado della natura», ed essa comprende ovviamente gli
animali. Per rispondere alla domanda sul perché non solo i lavoratori sono sfruttati sotto il
capitalismo ma anche gli animali - sebbene in un modo qualitativamente diverso - si devono
esaminare la posizione e la funzione ereditate dagli animali in questa forma di organizzazione del

lavoro sociale, e quindi la specifica forma capitalistica dello sfruttamento animale.

XI.

Gli animali non prendono parte immediatamente ai rapporti sociali caratteristici del capitalismo
come individui attivi; non acquistano né vendono nulla sul mercato, nemmeno il loro lavoro. In

cambio del loro dispendio di lavoro nel processo di produzione non ricevono un salario. Di

22



conseguenza, gli animali non producono plusvalore e non fanno parte della classe operaia. Il loro
sfruttamento corrisponde a quello che Marx descrive come sfruttamento della natura: in virtu dei
diritti di proprieta borghesi e del potere economico a loro disposizione, i capitalisti traggono
profitto dal rovinoso trattamento degli animali e della natura. Questo non e sfruttamento nel
senso della teoria del valore-lavoro. Ma Marx non limita la nozione di sfruttamento alla
produzione di plusvalore, e certamente dall'osservazione che anche gli schiavi non producono

plusvalore non conclude che essi non vengano sfruttati.

Non potendo gli animali resistere in modo organizzato, ci si appropria di loro come di altri
materiali naturali, allo scopo di renderli mezzi di produzione liberamente disponibili, cioé
strumenti di lavoro (come se fossero macchine per la produzione di uova, latte, carne e cosi via) e
oggetti di lavoro (cuoio, carne per ulteriori lavorazioni e cosi via). | lavoratori salariati eseguono
nella pratica questa appropriazione spesso violenta. Realizzano, sotto il comando del capitale, la
produzione di plusvalore, che nell'industria animale comprende l'uccisione e la mungitura, nonché
la pratica della vivisezione e cose simili. | prodotti che derivano dall'impiego degli animali o che si
identificano con loro stessi vengono ulteriormente trasformati da lavoratori salariati e sono infine
venduti come merci. La produzione di profitti quindi non si basa solo sullo sfruttamento dei
lavoratori salariati, ma anche su quello degli animali in particolare e della natura in generale. Allo
scopo di massimizzare i profitti realizzati attraverso lo sfruttamento degli animali, i capitalisti si
sforzano di integrare gli animali nel processo di produzione nel modo piu efficiente possibile.

Efficiente significa anche astraendo dalle loro qualita, tra cui la capacita di soffrire.

XII.

Da tutto cio segue per noi che solo un antispecismo storico e materialista si dimostra in grado di
spiegare e analizzare in modo completo i rapporti uomo-animale, che a un esame piu attento si
rivelano oggi come rapporti di sfruttamento e dominio tra il capitale da un lato e il proletariato, gli
animali e la natura dall'altro. Un antispecismo storico e materialista apre nuove prospettive per
I'analisi e la critica della societa di classe borghese, e individua aree in cui I'ordine capitalistico si

rivela vulnerabile, sulle quali € necessario far leva per liberare gli animali dallo sfruttamento.

Non si pud concludere, infatti, in base a una critica dell'economia politica, che gli animali
sarebbero automaticamente liberati all'interno di una societa socialista o comunista. Tuttavia, la
lotta contro il dominio del capitale e il suo processo di espropriazione sono presupposti necessari

per consentire alle persone di prendere collettivamente la decisione: liberiamo gli animali!

Finché persisteranno i rapporti di produzione capitalistici e con essi il controllo della classe

dominante su cio che viene prodotto, nonché il come e con quali mezzi, il capitale si appropriera

23



della natura e incorporera tutto nel processo di valorizzazione dal quale non ci si pu0 salvare ed al

quale non ci si pud opporre.

disegno di Rosa Luxemburg

PERCHE’ IL MARXISMO DEVE ESSERE ANTISPECISTA

24



X1,

Per i marxisti, molto di cid che e stato detto finora non & nuovo. || materialismo storico e la critica
marxiana dell'economia politica sono dopo tutto il principio guida delle loro analisi economiche e
politiche. Potrebbero quindi alzare le spalle e dire ai fautori della liberazione animale: ben detto!
Ora smettetela con il moralismo e iniziate a combattere il capitalismo con noi. E avrebbero buone

ragioni.

Pensiamo, tuttavia, che se si prende sul serio il materialismo storico, si deve riconoscere che gli
esseri umani e gli animali non hanno solo una storia condivisa; le classi e gli animali oppressi e
sfruttati hanno, soprattutto, lo stesso nemico, che trae profitto dal loro sfruttamento, e
responsabile del loro sfruttamento, mentre, nel contempo, organizza in modi diversi la loro
oppressione: ossia, la classe dominante. Inoltre, i marxisti devono riconoscere che, a causa dei suoi
dannosi effetti sociali ed ecologici, I'attuale portata della produzione animale & oggettivamente

irrazionale e ostacola il progresso sociale.

XIV.

L'attuale livello di sviluppo delle forze produttive non ci consente solo di pensare di risolvere la
sofferenza degli animali socialmente prodotta e di porre la questione di includerli nella lotta per
la liberazione. Uno sguardo all’emissione di carbonio dell'industria della carne o al suo consumo
irragionevole di risorse naturali evidenzia anche l'urgente necessita di sviluppare una posizione
marxista sul rapporto sociale con gli animali. La contraddizione tra capitalismo e natura ha
raggiunto oggi una scala che minaccia la sopravvivenza della specie umana, alla quale la

produzione industrializzata di carne fornisce un contributo significativo.

Oggi lo sfruttamento degli animali non € solo oggettivamente non necessario, ma irrazionale e
contrario al progresso sociale. Provoca un consumo eccessivo e sempre crescente di risorse come
I'acqua e la soia, che sono impiegate nella produzione di carne, latte e uova, e che non sono affatto
distribuite razionalmente. | danni ecologici causati dall'abbattimento delle foreste pluviali, dalla
monocoltura o dall'inquinamento dell'acqua sono gia parzialmente irreversibili. Pertanto, chi crede
di poter ignorare il problema della produzione di carne o addirittura di poterla trasporre in un
contesto socialista & vittima dall'immagine ingenua e romanticizzata della produzione alimentare
industrializzata che le lobby del capitale stanno promuovendo. La conversione dell'industria
alimentare e della carne in una produzione ecologicamente sostenibile, vegana e socialmente

pianificata, al contrario, sarebbe una richiesta socialista tempestiva.

25



E noto che I'utilizzo e il consumo di animali giocano un ruolo importante nella storia della civilta
umana. Cio, tuttavia, non ne giustifica la prosecuzione fino ai giorni nostri: lo sviluppo odierno
delle forze produttive non solo consente una partecipazione empatica alla sofferenza degli animali,
ma rende anche possibile e necessario ristrutturare di conseguenza i rapporti di produzione. Le

tesi qui sviluppate dovrebbero dimostrare che i marxisti non hanno ragioni plausibili per non farlo.

Il fatto che il potenziale tecnologico del capitalismo consenta il progresso storico non dovrebbe
nascondere il fatto che questo potenziale consente anche un’ampia distruzione: contiene la
possibilita di una liberazione e allo stesso tempo di una totale reificazione, disprezzo e
annientamento della vita. Se le moderne forze produttive non saranno piu forze distruttive ma
mezzi per favorire il progresso e il benessere, coloro che puntano a cid devono unire le forze per
cambiare i rapporti sociali, in modo che le forze produttive non siano piu dispiegate per il profitto
di pochi, ma piuttosto sviluppate e applicate a beneficio di tutti. Questo € il motivo per cui
sosteniamo che i marxisti e i fautori della liberazione animale dovrebbero unire le forze nella loro
lotta per un progetto rivoluzionario e autenticamente civilizzatore: la liberazione degli esseri

umani, degli animali e della natura.

XV.

In contrasto con le concezioni idealistiche della storia, i materialisti storici presumono che non le
idee, ma la lotta di classe sia il motore della storia umana. Questa lotta si basa sul fatto che
all'interno delle societa di classe gli interessi delle classi che si oppongono in modo antagonistico
non possono mai essere conciliati - I'antagonismo puo semplicemente essere mascherato, o,
piuttosto, essere soppresso per mezzo di meccanismi ideologici (religione, politica, norme di legge
etc.). La classe dominante si preoccupa di assicurare tutto cid, ad esempio imponendo le proprie

idee come fossero le idee dominanti.

Cosi come esistono differenze qualitative nelle funzioni che gli animali e i lavoratori salariati
svolgono nel processo di produzione e nel processo del loro sfruttamento, anche il ruolo che gli
animali ereditano nella lotta contro la classe dominante e diverso da quello dei lavoratori salariati.
| lavoratori salariati possono organizzarsi per difendersi, pianificare scioperi e manifestazioni o
pensare a una societa liberata. Soprattutto, pero, a differenza degli animali, possono analizzare le
condizioni sociali in cui vengono sfruttati e dominati e, di conseguenza, progettare misure concrete
per organizzare la propria liberazione. Per questa ragione la classe operaia pud essere soggetto

della propria liberazione. Gli animali, al contrario, possono essere solo oggetti di liberazione.

Quando si tratta della questione della liberazione degli animali, i marxisti tradizionali spesso

sollevano questa differenza tra lavoratori salariati e animali. Sostengono che nessuna necessita

26



storica per la liberazione degli animali puo essere dedotta da una accurata analisi sociale. Questo &
corretto: quando si tratta della sua attuazione, la liberazione animale e essenzialmente una
questione politico-economica; la sua necessita non puo essere derivata immediatamente da
un'analisi del capitale. Ma su questo punto non c'é una significativa differenza rispetto
all'abolizione della schiavitu salariale. Infatti dall'analisi dei rapporti capitalistici e dalla
determinazione che la lotta di classe € la forza trainante della storia non si pu0 altresi dedurre una
lotta di classe organizzata dal basso. Anch'essa si da solo se i lavoratori salariati prendono la

decisione politica di compierla.

| marxisti rivoluzionari non analizzano solo il modo di produzione moderno. Prendono anche la
decisione politica di lottare contro la loro sottomissione al capitale in base alle loro esperienze, alle
loro sofferenze, alla coscienza che hanno dello sfruttamento capitalistico e alla conoscenza delle
«condizioni materiali, che sole possono costituire la base reale di una forma superiore di societa,
una societa in cui il principio fondamentale sia il pieno e libero sviluppo di ogni individuo», scrive

Marx.

Chi ha assunto che la liberazione sia (del tutto) necessaria per porre fine alla sofferenza e allo
sfruttamento socialmente prodotti, non ha motivo -se non ideologico- di escludere gli animali da
guesta impresa. L'analisi dei rapporti capitalistici come rapporti di sfruttamento e dominio nella
societa odierna mostra che la produzione di profitti capitalistici non si basa esclusivamente sullo
sfruttamento dei lavoratori salariati, ma anche sullo sfruttamento degli animali (e della natura in
generale). La produzione capitalistica, in cui l'interazione tra societa e natura € organizzata in
modo da massimizzare i profitti, mina simultaneamente le fonti originarie di ogni ricchezza: «la
terra e lI'operaio» (Marx). Una lotta senza compromessi per |'abolizione dei rapporti di produzione

capitalistici deve quindi includere la lotta per la liberazione degli animali e della natura.

XVI.

Se dunque é stata presa la decisione di lottare per la liberazione, non c'é motivo di intraprendere
da una parte una lotta per porre fine alla sofferenza socialmente prodotta e dall'altra di escludere
gli animali da questo obiettivo (nella concezione di alcuni marxisti cio dovrebbe continuare ad
accadere perfino nel comunismo). Infatti, nonostante tutte le differenze qualitative nello
sfruttamento dei lavoratori salariati e degli animali, sia gli uomini che gli animali hanno la capacita
di soffrire, anche se cid assume costantemente forme diverse. Sarebbe inconsistente e il prodotto
di una falsa coscienza stabilire una distinzione chiara e assoluta tra esseri umani e animali per
guanto riguarda questa capacita, cosa che e rimasta il loro tratto comune nonostante le graduali

differenze che si sono sviluppate in un ambito storico-sociale.

27



A guesto punto, molti compagni marxisti obiettano dicendo che tutto il discorso sulla sofferenza e
moralismo e che la morale non puo fornire le basi per una politica anticapitalista cosciente.
Dopotutto, non si pud combattere la borghesia con 'empatia o con appelli alla compassione, ma
con un'organizzazione e una linea politica deliberata sviluppate sulla base di un'analisi concreta
della situazione concreta. E questo & corretto, ma anche cosi fanno due errori: valutano male il
significato storico e materialista della sofferenza e confondono I’esistenza genuina di una moralita

con il moralismo borghese.

La sofferenza di cui stiamo parlando qui non & una categoria idealistica, ma storico-materialista.
Non & un tipo di sofferenza come il mal d'amore o il mal di denti, ma una sofferenza che e
necessariamente radicata nell'organizzazione della societa, nei suoi rapporti di produzione, e di
conseguenza puo e deve essere alleviata e potenzialmente abolita. La volonta di fare tutto cio e
motore essenziale della lotta e della solidarieta di classe e parte integrante dello spirito del
materialismo storico. Trascurare la sofferenza nella teoria marxista significa di conseguenza negare

un suo elemento fondante.

Anche la politica, intesa nel miglior senso marxiano, € inizialmente motivata dalla morale, per il
semplice motivo che, come abbiamo dimostrato, la sofferenza prodotta dallo sfruttamento e dalla
schiavitu (salariale) € un catalizzatore nella ricerca di una possibile abolizione del capitalismo. La
consapevolezza che la produzione di sfruttamento, oppressione, imperialismo e cose simili &
inerente al capitalismo, o, in altre parole, che esso genera condizioni di sofferenza, induce i
marxisti ad analizzare e criticare la societa e, su questa base, a fare una politica a carattere

rivoluzionario.

Possiamo quindi sostenere che anche i marxisti sono guidati da un impulso morale, essenziale nel
decidere di diventare politicamente attivi e nel promuovere appelli politici. Eppure non si fermano
qui. Piuttosto, sono consapevoli dei limiti politici ed economici dell'empatia e fanno
dell'esperienza della sofferenza il punto di partenza di un'analisi storico-materialistica della
societa. In tal modo, derivano la necessita politica di organizzarsi non esclusivamente
dall'esperienza collettiva di sofferenza degli sfruttati, ma dalla comprensione della posizione
oggettiva che i lavoratori salariati occupano nel tessuto sociale, e di quali possibilita si danno per

una lotta di classe dal basso.

In cio consiste la differenza tra moralita e moralismo: la morale rivoluzionaria comprende che una
«morale veramente umana che sta al di sopra degli antagonismi di classe e al di sopra di ogni loro
ricordo diventa possibile solo in una fase della societa che non solo ha superato gli antagonismi di

classe, ma li ha persino dimenticati nella vita pratica» (Engels).

28



XVII.

Finché I'antagonismo di classe non sara superato, persistera anche l'alienazione dei lavoratori dal
prodotto del loro lavoro, da se stessi, dal processo sociale di produzione e dalla
natura. Nell'industria animale, tale alienazione deve essere estrema di modo che i lavoratori
salariati siano in grado di far del male a creature capaci di soffrire nel processo di produzione, di
lavorarle industrialmente, cioé di ucciderle. Nel quadro dello sfruttamento capitalistico degli
animali, perdiamo la consapevolezza di avere un elemento essenziale in comune con loro: che
anche noi possediamo un corpo tormentabile e che in ultima analisi essere un essere umano
significa anche essere un animale. La soppressione della natura interiore degli esseri umani ¢ sia

una condizione che una conseguenza del modo capitalistico di organizzare il lavoro sociale.

XVIII.

Quando si tiene conto di tutto cio, dobbiamo anche concludere che la stessa indignazione che
sperimentiamo di fronte alla brutalita del capitalismo e che ci spinge a un'analisi marxista della
societa e alla resistenza ¢ la stessa che sperimentano i fautori della liberazione animale di fronte
alla sofferenza degli animali. Il nemico degli animali - il capitale - & anche il nemico degli esseri
umani. Se si & marxisti, se si & anticapitalisti, si deve trasformare questo impulso di solidarieta in
principio motore della propria vita, e comprendere e riconoscere che la posizione oggettiva degli
animali all'interno del processo di produzione capitalistico € che fanno parte di quelle creature
oppresse a spese delle quali la classe dirigente accumula ricchezza. La lotta di classe per la

liberazione degli animali & la lotta per la liberazione del proletariato.

29



Bundnis Marxismus und Tierbefreiung/Alliance for
Marxism and Animal Liberation € una associazione di
persone attive nel movimento di liberazione animale e
nella sinistra comunista




	18 Theses on Marxism and Animal Liberation
	A cura di un gruppo di compagni ecosocialisti/antispecisti e della Redazione di Antropocene.org Per la traduzione, eseguita sulla versione inglese, si ringraziano Vincenzo Riccio e Giuseppe Sottile
	Per la revisione dall'originale tedesco si ringrazia Angelo Marconcini
	Per contatti scrivere a: marxismoliberazioneanimale@gmail.com
	Link versione originale tedesca (2017)
	http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2017/01/MuTb-TP_Broschuere_HP.pdf
	Introduzione a "18 Tesi su marxismo e liberazione animale"

