
1



18 Theses on Marxism and Animal Liberation
Bündnis Marxismus und Tierbefreiung/Alliance for Marxism and Animal Liberation

Contatti

Web: facebook.com/marxismusundtierbefreiung

Mail: mutb@riseup.net

 

A cura di un gruppo di compagni ecosocialisti/antispecisti e della Redazione di Antropocene.org

Per la traduzione, eseguita sulla versione inglese, si ringraziano Vincenzo Riccio e Giuseppe Sottile
Per la revisione dall'originale tedesco si ringrazia Angelo Marconcini

Per contatti scrivere a: marxismoliberazioneanimale@gmail.com

Link versione inglese (2018)
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2018/08/TP_English_A6.pdf?
fbclid=IwAR1RYcpkooLFwN_0sb2SLKWDMAKUmtyGJKS0aeAKUDEGP9dqw6gjYJaUH20

Link versione originale tedesca (2017)
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2017/01/MuTb-
TP_Broschuere_HP.pdf

2

http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2017/01/MuTb-TP_Broschuere_HP.pdf
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2017/01/MuTb-TP_Broschuere_HP.pdf
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2018/08/TP_English_A6.pdf?fbclid=IwAR1RYcpkooLFwN_0sb2SLKWDMAKUmtyGJKS0aeAKUDEGP9dqw6gjYJaUH20
http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2018/08/TP_English_A6.pdf?fbclid=IwAR1RYcpkooLFwN_0sb2SLKWDMAKUmtyGJKS0aeAKUDEGP9dqw6gjYJaUH20
mailto:mutb@riseup.net


Introduzione a "18 Tesi su marxismo e liberazione animale"

Ad una pecora sembrerebbe a malapena una delle sue proprietà "utili" di essere commestibile per l’uomo

Karl Marx

Nature, too, awaits the revolution

Herbert Marcuse

Tutti gli esseri viventi sono fenomeni diversi di un'unica sostanza universale… e la loro differenza è quantitativa, non qualitativa*

Giordano Bruno

Con  l’Olocene,  un  periodo  di  stabilita  delle  condizioni  climatiche,  si  avvia  gradualmente  la

rivoluzione  neolitica.  Uno  spartiacque  nella  storia  conosciuta  della  nostra  specie.  Una  prassi

sociale dà il via ad un pensiero-linguaggio dal carattere  antropocentrico. Un altro spartiacque è

rappresentato dallo sviluppo ed estensione dei rapporti capitalistici di  produzione, che vedono

nella rivoluzione industriale il pieno compimento di un processo di estraneazione dell’uomo dalla

natura  avviatosi  in  precedenza.  Una  piccola  porzione  della  biomassa  del  pianeta  prende  il

sopravvento in una forma sociale che le è propria. L’impatto storico dell’umanità sulla biomassa

mondiale si  fa  devastante.  In termini  di  biomassa (Gigatonnellate  di  carbonio),  la popolazione

mondiale rappresenta circa lo 0,01% del totale. Considerando anche gli altri elementi chimici che

compongono il nostro corpo, il rapporto relativo non cambierebbe di molto. La biomassa animale

rappresenta circa lo 0,35% (circa metà della quale composta da insetti e la restante in buona parte

da  pesci);  inoltre  con  il  recente  avvento  della  filiera  alimentare  industriale  la  biomassa  degli

animali domestici ha superato quella degli altri mammiferi e uccelli selvatici. Con circa 450 Gt di

biomassa vegetale e 70 batterica, il pianeta di fatto appartiene al mondo vegetale e microbico e a

ciò che lo caratterizza: anzitutto autotrofia e simbiosi. È la cooperazione e la mutua dipendenza il

fattore determinante l’evoluzione, e la predazione carnivora, concentrata per lo più in ambiente

marino, per ovvie ragioni trofiche si riduce a ben poco. [1]

Secondo altre e differenti stime, a partire dall’inizio del secolo scorso e sino al 2020, la massa

antropica, ossia grosso modo quanto l’uomo ha prodotto (asfalto, cemento, plastica, macchinari,

etc.),  ha superato in Gt la biomassa del  pianeta (la  quale si  andava inversamente riducendo),

mentre quanto era stato prodotto prima ne rappresentava una minima percentuale (solo il 3%),

sicché il "peso" del capitalismo si è fatto sentire a partire da allora, in ispecie a partire da quella

che è stata definita «Grande accelerazione», vale a dire dalla metà del secolo scorso. Queste stime

danno un quadro del progressivo dominio dell'uomo sul pianeta, caratterizzando la nuova epoca

nella quale siamo entrati: l'Antropocene.

3

https://www.antropocene.org/index.php?option=com_content&view=article&id=122:introduzione-a-18-tesi-su-marxismo-e-liberazione-animale&catid=12&Itemid=148


Alcuni  paragonano  la  crescita  della  popolazione  umana  negli  ultimi  millenni  ad  una dinamica

tumorale e altri,  direi  con più acutezza,  la crescita economica capitalistica a una forma virale.

L’analogia certo termina qui. Fatto sta che ci troviamo ora ad avere un'idea del mondo a immagine

e somiglianza della  fenomenologia sociale di una piccola percentuale della biomassa mondiale.

Esso ci appare pericoloso, angosciante, un mondo di prede e predatori, assassini armati sino ai

denti,  sin  dalla  nascita  costretti a  corazzarsi  di  paura,  come  i  programmi  di  "divulgazione

scientifica" intorno al  mondo animale e vegetale vogliono far credere. Qualunque elemento di

connessione,  unità  ed  appartenenza  alla  vita  tutta,  che  pur  in  un  certo  modo  la  cultura  che

precedette la rivoluzione scientifica ancora presentava, si riduce a un ridicolo regno dei diritti e

doveri di cui solo l’uomo sarebbe portatore. La vita e l’esistenza come una lotta di tutti contro

tutti, la barbarie che una natura "matrigna" ci avrebbe consegnato, sono l’abisso senza fondo con

cui a questo stadio terminale la nostra civiltà vede se stessa.

In verità, e nonostante da tremila anni a questa parte la civilizzazione abbia dimezzato la biomassa

delle piante, la superficie del pianeta è popolata dalle piante, siamo immersi nelle piante, sicché se

non fossimo "civilizzati",  segregati nelle  città,  ce  ne accorgeremmo,  ne  sentiremmo la  diffusa

essenziale presenza e metteremmo fine a quei campi di concentramento, perno del capitalismo

fossile,  che sono le  monocolture,  puntando a una agricoltura  che mantenga  la  biodiversità,  a

cominciare, ad es., dalle policolture perenni o dalla agricoltura organica rigenerativa, scisse però

da  qualsiasi  considerazione  di  mercato.  Occorre  puntare  a  una  liberazione delle  piante  e  del

mondo  vegetale  contro  le  pratiche  agricole  capitalistico-industriali,  che  compromettono  la

produzione di sostanza organica vegetale (produzione primaria lorda), da cui interamente dipende

il mondo animale. Le piante, inoltre, come molte ricerche oramai sottolineano, sono caratterizzate

da «modelli organizzativi diffusi, decentralizzati e reiterati», [2] che molto hanno da insegnarci su

come dovremmo, in forma nuova, tornare a vivere (una democrazia diretta, ma sulla base di una

economia  ecologica  dei  produttori  associati),  piuttosto  che  servire  da  esempio,  magari,  a  un

capitalismo che si vorrebbe "modernizzare".

Ma l’intera biosfera è a sua volta poca cosa rispetto all’intero pianeta, che ci preoccupiamo solo di

scavare e fagocitare. Come si è giunti a vedere il pianeta (e quasi l’intero universo) a immagine e

somiglianza di  una piccola porzione di  biomassa e frazione temporale della storia della nostra

specie sul globo terraqueo lo si spiega col fatto che il tempo della nostra specie, come il tempo di

ogni  specie,  organismo  o  evento  naturale,  ha  una  sua  storicità,  e  le  storicità  proprie  della

civilizzazione,  specie  quella  terminale capitalistica  (la  si  può  fare  risalire  a  varie  tappe:  dal

colonialismo europeo, alle rivoluzioni industriali  alla recente «Grande accelerazione»),  ci  hanno

condotto a una orrenda deformazione prospettica narcisistica che ha ridotto il mondo a indici di

borsa, PIL,  spread, crescita economica e recessioni, tassi di disoccupazione, produttività e debiti,

interessi  nazionali,  confini  e  stati,  mattatoi,  mura  e  recinti in  ogni  dove.  Questa  condizione

distopica richiama la nota affermazione di Marx secondo la quale «non si può giudicare… un’epoca

4



di  sconvolgimento dalla  coscienza  che essa  ha  di  se  stessa»,  occorre  spiegare  questa,  invece,

andando  oggi  alla  radice  della  incompatibilità  tra  il  metabolismo  sociale  capitalistico e  i  cicli

naturali  o il  metabolismo del  pianeta, incompatibilità che ha prodotto una pericolosa «frattura

metabolica» nel «ricambio organico» tra uomo e natura.

Tuttavia, la Storia non segue processi deterministici, le sue stesse "necessità" sono condizionate.

L'indeterminatezza che la sottende offre possibili soluzioni ai tormenti che ci consegna. Già dalla

seconda metà dell’800 e specie nel  '900 assistiamo ad una serie di  rivoluzioni  scientifiche che

gettano nella pattumiera della storia quello sterile universo meccanico che ci aveva consegnato la

moderna  rivoluzione  scientifica  (elettromagnetismo,  strutture  dissipative,  relatività,

indeterminazione  quantistica,  complessità,  evoluzione  delle  specie).  Ritroviamo  il  legame

profondo,  piuttosto che la frattura, tra vita,  temporalità e materia,  ove "tutto è connesso con

tutto". Scopriamo che la "verità" di quello sterile universo meccanico si riduceva in gran parte alla

funzione sociale che veniva a ricoprire, al valore strumentale di quel sapere, a una conoscenza che

si  concepisce  tuttora  come  solo  dominio.  Quelle  rivoluzioni  "urlano"  che  il  nostro  universo

storicamente determinato non è la Realtà, che ce lo dobbiamo "scucire" di dosso; ma è quella

stessa funzione sociale a impedire, tenacemente, che tale incongruenza si faccia compiuta prassi

esistenziale. Si faccia liberazione.

Le stesse attuali  condizioni  tecnico-materiali  di  produzione (a  partire dalle  tavole input-output

dell’economia), qualora non più subordinate alla dinamica virale dell’accumulazione capitalistica,

potrebbero comportare una riduzione drastica del  tempo di  lavoro e incrementare la quantità

media di beni di consumo individuali e collettivi. Potremmo riconvertire/eliminare interi settori-

apparati industriali  (apparato  militare-industriale,  produzione  di  lusso,  etc.).  A  tutti gli  altri  si

dovrebbe dare tutt’altra missione.

Le conoscenze nel campo della chimica e della biologia ci consentono di praticare una dieta di

tutt’altra natura, che non comporti triturazione di pulcini o l’uso di circa l’83% dei terreni agricoli

per l’acquacoltura e la produzione di carne, uova, latticini. L’epigenetica o forme di evoluzione non

«genocentriche» ci consentono di capire come e perché. «Tutta la storia», scrive Marx, «non è che

una trasformazione continua della natura umana», e ciò vale per ogni natura vivente. La scoperta

degli aminoacidi essenziali, della formazione della catena proteica, delle vitamine (in particolare la

B12), delle fibre sintetiche, e la loro produzione industriale a partire dalla fine del secolo scorso

hanno permesso all’umanità di fare a meno degli animali non umani, ponendo le premesse di un

cambiamento radicale.  La scienza,  senza volerlo,  va oltre l’angusto e nauseabondo mondo del

capitale.  Come la  rivoluzione neolitica  condusse allo  sviluppo di  forme alternative di  geni  del

cromosoma umano (dette alleli) che portarono alla formazione dell’enzima lattasi necessario alla

digestione del lattosio nelle popolazioni europee di agricoltori e contadini (circa settemila anni fa),

a seguito della diffusione dei prodotti caseari (un caso tipico di coevoluzione geni-cultura), così

5



oggi  non  solo  possediamo  quei  pochi  integratori  atti a  sostenere  un  regime  alimentare  non

carnivoro-onnivoro,  ma a  seguito  di  variazioni  nel  nostro  modo di  vivere  e  nutrirci  (fenotipo)

possiamo far sì che il fenotipo che così esprimeremmo possa influenzare il nostro genoma senza

alterare il DNA. L’epigenoma (ossia la variazione così generata nei nostri geni) potrà poi col tempo

assumere un carattere stabile ed ereditabile. Se a ciò aggiungiamo noti aspetti salutistici derivanti

dal  non  consumo  di  carne,  latte  e  derivati (specie  per  come  oggi  prodotti),  gli  aspetti legati

all’inquinamento ed emissione di gas serra derivante dalla filiera industriale dello sfruttamento e

sterminio reiterato  di  animali  e  dal  suo costo economico,  abbiamo una serie  di  elementi che

possono dare fondamento all’aspetto più importante che guida una  scelta vegana: quello  etico,

che non può darsi solo a priori. [3]

Il documento seguente, in proposito, distingue tra morale e moralismo borghese, rilevando il ruolo

conservatore svolto dagli approcci "protezionistici" che caratterizzano le associazioni animaliste,

cosa  che  gli  stessi  Marx  ed  Engels  biasimavano,  vedendone  ipocrisia  e  riformismo.  «In  altre

parole»,  osserva  il  documento,  «le  norme  esistenti sul  benessere  degli  animali  garantiscono

piuttosto che impedire lo sfruttamento e l'oppressione degli animali». Ove incatenati, gli animali

vanno  liberati, non protetti. Una loro protezione suppone che si mantenga intatta la condizione

sociale che la supporta. Vanno liberati da quello sfruttamento abominevole in cui «tutto il tempo è

tempo di lavoro [dell’animale] e il prodotto finale del lavoro [nell’allevamento e nel mattatoio] è lo

stesso corpo dell’animale»  [4], al punto che lo sfruttamento a cui sono sottoposti potrebbe far

intendere  qualcosa  di  analogo  a  quello  proprio  dei  lavoratori  salariati produttivi  di  plusvalore

(Marx), nella misura in cui gli animali si distinguono dalle macchine poiché queste, come è stato

rilevato,  sono  lavoro  oggettivato  ma  non  lavorano[5], ossia  la  natura  di  tali  valori  d’uso  (gli

animali) nel processo produttivo capitalistico, quella cioè di essere organismi, è identica a quella

umana e nella misura in cui  sono sottoposti ad un analogo processo di  separazione dalle loro

condizioni di riproduzione e di  sottomissione al capitale, resi «castrati, drogati e docili» nei centri

di produzione e nelle catene di smontaggio della carne.

Tuttavia, nel documento si fa notare, a proposito dei limiti che a loro volta presentano gli approcci

liberazionisti,  come  sia  lo  stesso  «attuale  livello  di  sviluppo  delle  forze  produttive  [che]  ci

consente… di pensare di risolvere la sofferenza degli animali socialmente prodotta e di porre la

questione  di  includerli  nella  lotta  per  la  liberazione».  L’abolizione  del  sistema  economico

capitalistico  è  conditio  sine  qua  non per  la  liberazione  degli  animali.  Potremmo  infatti anche

arrivare - dati i devastanti impatti ambientali della filiera industriale dello sfruttamento e sterminio

reiterato di animali - a un suo ridimensionamento, ma non verrebbe compromessa la produzione

casearia né si escluderebbero altre forme di allevamento (insetti), e tantomeno recupereremmo

un  rapporto  disalienato  con  la  natura.  In  tal  senso,  l’«abolizionismo»  tanto  punta  in  alto  e

meritevolmente sul  piano della critica del  diritto, quanto poggia "sul  nulla" nella misura in cui

6



recide «la connessione tra l'economia capitalistica da un lato, la forma borghese di stato e la sua

forma giuridica dall'altro»

Su un piano più generale, sui temi cruciali della "crisi ecologica" e della condizione degli animali

nella  nostra società,  siamo in  presenza di  una sorta di  "lotta di  classe  nella  teoria",  e  questo

documento ne rappresenta uno strumento importante. Non è certo il "pensiero riduzionistico" o

l’esistenza di un generico "modello di sviluppo economico" che ci impediscono di compiere il salto

verso una post-civiltà, verso una civiltà ecologica; entrambi caratterizzano semmai l’ideologia del

nostro  tempo,  entrambi  sono  aspetti della  coscienza  che  questa  epoca  ha  di  se  stessa  e

sostengono una prassi  socio-economica acquisita,  solo una ripugnante forma di  "adattamento"

fattasi globale. Occorrono, poi, tanto poco una "transizione ecologica" quanto poco una cura per il

"benessere animale". Entrambe puntellano, lo sappiano o meno i loro sostenitori, lo  status quo.

Sul  palcoscenico dell’immane tragedia che stiamo vivendo,  entrambe si  presentano come una

grande operazione di maquillage in cui rispettivi ruoli sociali e pesi politici vengono conservati. Si

richiedono,  invece,  una  rivoluzione  sociale  (a  carattere  ecosocialista,  ma  non  solo)  e  una

liberazione totale di animali (e piante). O è totale o non lo è per definizione. Totale non vuol dire

immediata. Non sarà un problema tecnico ed etico da poco, ad es., gestire in forma "non violenta"

un'eventuale riduzione del  numero delle decine di  miliardi  di  animali  d’allevamento prodotti a

nostro uso e consumo.

Questo immenso campo di concentramento (e sterminio) per piante e animali che si distribuisce

sulla superfice del pianeta - e ove gli uomini subiscono una artificiosa lotta per l’esistenza -, questo

capitalismo fossile che ne fagocita dove può le viscere, non è il risultato di una necessità naturale

ma storica. Che essa abbia assunto, nel frattempo, la forza di una necessità naturale, caratterizza

ciò che si chiama Antropocene.

A trent'anni dal crollo di uno degli "anelli deboli" del capitalismo (il capitalismo di stato sovietico),

sembra di assistere ad una "tempesta perfetta": un sistema economico in via di disfacimento e che

ha  già  compromesso  gli  ecosistemi,  nella  forma del  superamento  di  alcuni  «limiti planetari».

L’alternativa che sembra riproporsi è tra «(eco)socialismo o barbarie», ma è una alternativa dai

toni decisamente drammatici, giacché la seconda è già in corso e il primo si presenta solamente

come una eventualità derivabile dallo stato delle cose.

«La lotta di classe per la liberazione degli animali è la lotta per la liberazione del proletariato», così

conclude il documento. Ovviamente, la prima liberazione può pensarsi solo come successiva nel

tempo alla seconda, e quest’ultima solo come una condizione necessaria per la prima, in quanto gli

animali,  come  si  osserva, «possono  essere  solo  oggetti di  liberazione».  Ma  la  liberazione  del

proletariato è la liberazione dal regime del lavoro salariato, dalla funzione ecocida svolta dal lavoro

nel  capitalismo,  ove le stesse condizioni  tecniche,  come si  è  detto,  sono diventate  condizione

necessaria per la liberazione da quel regime e per dare fondamento a quella empatia verso la

7



mostruosa sofferenza non umana che questo sistema ha generato.  Tuttavia,  si  dice ancora,  la

necessità della liberazione animale «non può essere derivata immediatamente da un’analisi del

capitale». Insomma, punti di congiunzione in un abisso. Per questa ragione il documento introduce

la dimensione morale a fondamento dell’auspicata azione politica: «Anche la politica, intesa nel

miglior senso marxiano, è inizialmente motivata dalla morale». E tuttavia va da sé che l’empatia, la

morale sembrano doversi dare  ex post, non ex ante  (come si osserva per la «morale veramente

umana»);  sembrano porsi  come possibile  conseguenza,  appunto,  di  una "società liberata"  che

riesca "a guardare" oltre la nostra specie. In fondo sono milioni i lavoratori impiegati nella catena

industriale dello sterminio reiterato di  animali  che l’empatia l’hanno rimossa e non si prevede

nessuna spontanea reazione di massa a quanto facciamo ad animali e piante (ad eccezione dei

recenti considerevoli Animal ed Extinction Rebellion). Una diffusa e globale “banalità del male”, in

questo caso, continua a regnare sovrana. 

Abbiamo cercato di fornire alcuni spunti per puntellare su basi storiche e naturali l’antispecismo e

il veganismo. Di certo, un antispecismo conseguente, non ingenuo o astrattamente sociologico,

non  può  prescindere  dall’anticapitalismo.  I  vari  anti-antropocentrismi  -  biocentrismo,

ecocentrismo, ecosofia,  antispecismo - risultano troppo spesso astratti poiché mancano di  una

precisa analisi  storico-materialistica della  civiltà,  del  capitalismo e del  suo funzionamento,  che

hanno  condotto  Marx  ed  Engels  ad  una descrizione  di  quello  che  è  stato  definito  «specismo

alienato». Un possibile percorso comune, dunque, è nell’ordine delle cose, tanto più urgente a

fronte  di  questa  orda  di  umani  "imbestialiti"  che  la  Storia  ci  ha  consegnato.  Queste  18  Tesi

intelligentemente vanno in questa direzione.

Il nostro pensiero va a tutti coloro che ogni giorno combattono e muoiono in difesa della natura e

degli animali. A quanti non si dà voce in difesa di chi “non ha voce”.

giuseppe sottile

8



Note

[1]   Sorprende sentire compagni che giustificano un primato dell’uomo chiamando in causa "il senso di

appartenenza alla nostra specie" o che usano l’utile tautologia per la quale tutto ciò che è umano è per ciò

stesso  "antropocentrico".  Una  volta  colta  la  limitazione  mondana,  storica  di  tali  considerazioni,  sarà

possibile liberarsene.

[2]   Cfr. Stefano Mancuso, p. 31 in Fonti.

[3]   Occorre fare qui una precisazione cruciale. Perché mai dovremmo modificare la nostra posizione nella

catena alimentare e nella forma che ci siamo data negli ultimi cento anni? Perché mai dovremmo smetterla

di trasformare animali e piante in cavie nelle più diverse forme? Semplicemente perché possiamo farlo e, se

vogliamo, è ciò che il nostro essere in divenire ci consegna come atto distintivo dalle altre specie. I tempi

lunghi della nostra specie, in cui non è esistita né proprietà privata né statale, non ci hanno visti attori di

questa tragedia, ed al contrario, anche quando cacciando ci si procurava quel poco di carne che a seconda

delle latitudini componeva la nostra dieta, si aveva una relazione di appartenenza alla Natura. Possiamo

recuperare  quel  passato  ad  un  diverso  stadio  della  nostra  trasformazione  sociale,  quello  d’un  mondo

disalienato,  ove  sentiremmo,  con  le  nostre  grida,  quelle  di  piante  ed  animali.  D’altronde,  come  la

prenderemmo se una specie aliena ci considerasse carne da macello, da divertimento (zoo e acquari) e

cavie  sperimentali?  Alla  fine,  la  letteratura  popolare  (libri,  documentari)  ci  consegna  una  natura

trasfigurata a sostegno delle efferatezze contro la vita ed il  pianeta compiute dal capitalismo, sicché è

d’uopo ricordare che «La vita non prese il sopravvento del globo con la lotta, ma istituendo interrelazioni»

(Lynn Margulis, Dorion Sagan, Microcsmo, 1989, p.4).

[4]   Cfr. Dinesh Wadiwell, p. 534,  in Fonti.

[5] Les Beldo, p. 115, in Fonti.

Fonti

Antagonist Press, Bestie da soma - Capitalismo · Animali · Comunismo, 1999, in 
www.contraversus.jimdo.com/storica.

Ian Angus, Anthropocene, Asterios, 2020.

Yinon M. Bar-On et al, The biomass distribution on Earth, «PNAS», vol. 115, n° 25, 2018

Steven Best, Liberazione totale, Ortica editrice, 2017.

Andrew Curry, How ancient people fell in love with bread, beer and other carbs, in «Nature», vol.
594,  2021  (trad.  it.  Gli  uomini  preistorici  apprezzavano  pane,  birra  e  altri  carboidrati,  in
www.antropocene.org ).

Emily Elhacham et al, Global human-made mass exceeds all living biomass, «Nature», 2020.

9

https://www.antropocene.org/index.php?option=com_content&view=article&id=113:gli-uomini-preistorici-apprezzavano-pane-birra-e-altri-carboidrati&catid=12&Itemid=148
https://contraversus.jimdo.com/app/download/19213994125/an.com..pdf?t=1627547868


John Bellamy Foster, Paul Burkett, Value Isn't Everything, in www.monthlyreview.org, vol. 10, n° 6,
2018 (trad. it. Il valore non è tutto, in Frattura metabolica e Antropocene, G. Sottile e A. Cocuzza (a
cura di), Smasher Editore, 2022.

John Bellamy Foster et al, The Ecological Rift, Monthly Review Press, 2010.

Les Beldo, Metabolic Labor, Environmental Humanities, Duke University Press, 2017.

Enrico Giannetto, Note per una metamorfosi, Ortica, 2011. Di questo autore condividiamo anche i
rilievi critici che lo portano a considerare più pertinente l’uso dell’espressione “anti-umanismo”,
piuttosto che specismo/antispecismo, che in qualche modo naturalizzerebbe un fenomeno che ha
specificità storiche. Si veda «Il cristianesimo non è un umanismo», in Uomini & animali, Gabrielli
editori, 2016.

Ryan Gunderson, Marx's Comments on Animal Welfare, «Rethinking Marxism», vol. 23, n° 4, 2011.

Warren Martin Hern,  How Many Times Has the Human Population Doubled?  Comparisons with
Cancer,  «Population  and  Environment:  A  journal  of  Interdisciplinary  Studies»,  vol.  21,  n°  1,
September 1999.

Stefano Mancuso, La nazione delle piante, Laterza, 2019.

Brendan Montague, Capitalism is the virus, «Ecologist», 13th June 2020 (trad. it. Il capitalismo è il
virus, in www.antropocene.org).

Su Marx e lo «specismo alienato» si veda «Monthly Review», vol. 70, n. 7, December 2018.

J. Poore, T. Nemecek, Reducing food’s environmental impacts through producers and consumers,
«Science», vol. 360, 2018.

Will Steffen et al, The Trajectory of the Anthropocene: The Great Acceleration, «The Anthropocene
Review»,  2015;  Will  Steffen  et  al,  Planetary  boundaries:  Guiding  human  development  on  a
changing planet (Supplementary Materials), «Science», vol. 347, 2015

Massimo Terrile, Notiziario del Movimento Antispecista, 2016.

Dinesh  Wadiwel,  Chicken  Harvesting  Machine:  Animal  Labor,  Resistance,  and  the  Time  of
Production, «The South Atlantic Quarterly», vol. 117, 2018.

10

https://www.antropocene.org/index.php?option=com_content&view=article&id=112:il-capitalismo-e-il-virus&catid=12&Itemid=148
https://monthlyreview.org/2018/11/01/value-isnt-everything/


18 TESI SU 
MARXISMO E LIBERAZIONE ANIMALE

11



Marxismo e la liberazione degli animali sono due cose che, a prima vista, non sembrano avere

molto in comune. Né il primo si è fatto notare per essere particolarmente amorevole verso gli

animali, né gli amanti degli animali sono noti per aver fatto propria la causa della liberazione della

classe operaia e della costruzione di una società socialista.

Al contrario: il marxismo classico attira poche simpatie presso gli attivisti dei diritti degli animali,

prevalentemente  anarchici  ed  autonomi.   Esso  è  considerato  una  teoria  semplicistica,  una

ideologia  autoritaria  divenuta  obsoleta  con  la  fine  delle  esperienze  del  «socialismo  reale».

Sebbene la critica al capitalismo ed il vocabolario del movimento operaio (“compagno”, “classe”)

stiano  riguadagnando  popolarità  nella  sinistra  radicale,  non  si  sa  comunque  cosa  farsene  del

marxismo tradizionale. I marxisti sono considerati individui che notoriamente odiano gli animali e

che parlano solo di economia, spesso indistinguibili dai filistei piccolo-borghesi che non vogliono

rinunciare alle loro salsicce alla griglia.

I marxisti, a loro volta, non hanno una particolare considerazione per coloro che combattono per

la liberazione animale, visti spesso come strani asceti e moralisti borghesi che impiegano il loro

tempo per cause trascurabili, invece di concentrarsi sulle questioni fondamentali. Ci si aspetta che

prendano parte alla lotta di classe e si lascino alle spalle quella che considerano una “folle difesa

degli animali”. Molti compagni sudano freddo quando riflettono su una società in cui sia gli uomini

che  gli  animali  siano  liberati dallo  sfruttamento  e  dall'oppressione,  poiché  significherebbe

rinunciare alla loro carne e al loro formaggio. D’altronde, già Friedrich Engels aveva preso in giro

gli «Herren Vegetarianer», che sottovalutavano l’importanza dell’uso della carne nella storia della

civiltà umana, rappresentando, nella migliore ipotesi, dei socialisti utopisti.

Tuttavia,  noi  rigettiamo  questa  opposizione  e  crediamo  che  l’analisi  storico-materialistica  e  la

critica  sociale  sviluppate  da  Karl  Marx  e  Friedrich  Engels,  le  corrispondenti azioni  politiche  e

l’appello per liberare gli animali dalla loro sofferenza socialmente prodotta vadano di pari passo.

Da  una  parte,  le  rivendicazioni  per  la  liberazione  animale  sono  davvero  moralistiche  se  non

analizzano le condizioni storicamente specifiche in cui avviene lo sfruttamento degli animali e quali

cambiamenti sociali servono per porvi fine. Dall’altra parte, ogni critica marxista della società è

incompleta se non considera il fatto che, per realizzare profitti, le classi dominanti non solo devono

sfruttare le classi oppresse nella storia della lotta di classe ma anche e sempre gli animali (e la

natura).

Lo  sfruttamento  dei  lavoratori  salariati da  un  lato,  e  degli  animali  dall'altro,  può  presentare

differenze qualitative nel modo in cui si è svolto storicamente, e anche il loro rapporto con i mezzi

di produzione oggi risulta  diverso. Tuttavia, nonostante le differenze, la classe operaia e gli animali

hanno una storia  comune durante  la  quale  entrambi  hanno affrontato  la  classe dominante in

modo antagonistico come esseri sofferenti, umiliati, oppressi e abbandonati; i primi come soggetti,

12



i secondi come oggetti di liberazione. Quindi, noi sosteniamo che l'idea della liberazione animale

rimane incoerente quando ripudia la critica storico-materialistica della società. Allo stesso tempo,

il marxismo rimane ugualmente incoerente quando rifiuta di riconoscere che oggi la liberazione

degli  animali  deve  essere  parte  integrante  della  teoria  e  politica  marxiste  contemporanee.  In

primo luogo, l'attuale fase di sviluppo delle forze produttive non solo rende possibile, ma anzi

necessaria  tale  liberazione.  In  secondo  luogo,  chiunque  aspiri  a  creare  un  mondo  senza

sfruttamento, dominio e sofferenza prodotti socialmente e oggettivamente prevenibili è tenuto a

riconoscere anche la sofferenza degli animali e ad adoperarsi per la sua abolizione. Approcci isolati

per unire marxismo e liberazione animale si  sono già  verificati nella storia  della  sinistra e del

movimento operaio. Ma finora non sono stati diffusamente accettati. Le seguenti tesi spiegano

perché  marxisti e  sostenitori  della  liberazione  animale  non  dovrebbero  essere  costretti a  un

matrimonio forzato, ma unirsi in un legame per la difesa della vita.

PERCHE’ L’ANTISPECISMO DEVE ESSERE MARXISTA

I.

La moderna società capitalistica riconosce gli  animali  solo come portatori  materiali  di  valore e

come mezzi  di  produzione del  capitale, come strumenti di  lavoro e oggetti di lavoro che sono

forniti dalla natura gratuitamente, nella misura in cui non comportano un dispendio di forza lavoro

umana per renderli fruibili.

I  dirigenti dell'industria  della  carne,  il  cuore  oggi  dell’apparato  di  sfruttamento  degli  animali,

guadagnano miliardi con l'uccisione di animali. Nella sola Germania, si raggiungono fatturati record

fino a quaranta miliardi di euro all'anno macellando oltre sessanta milioni di maiali, tre milioni e

mezzo di mucche e settecento milioni di polli, anatre e oche. Anche in Svizzera, il volume delle

vendite ammonta a dieci  miliardi  di  franchi svizzeri.  Nei  circhi  e negli  zoo,  gli  animali  "esotici"

vengono solitamente tenuti in condizioni atroci per eseguire spettacoli strazianti e mortificanti.

Durante la caccia, vengono uccisi per il semplice divertimento da cacciatori per lo più benestanti.

Negli  esperimenti,  servono  come  oggetti di  ricerca  e  lavoro,  mentre  l'industria  degli  animali

domestici li alleva in numero eccessivo e li vende come giocattoli. Queste condizioni sono orribili e

brutali e chiunque ne sia testimone e non abbia un rapporto del tutto alienato con l'ambiente

sperimenta  almeno una sorta  di  empatia  con quegli  esseri  senzienti appena  li  vede  in  quella

situazione.

13



Di conseguenza, l'impegno a porre fine allo sfruttamento degli animali spesso inizia con l'essere

inorriditi dall'uccisione  di  animali  su  larga  scala  e  dalla  svalutazione  ideologica  a  cui  sono

sottoposti. Allo stesso tempo,  un tale  impegno può iniziare  con un impulso di  solidarietà,  alla

ricerca  di  una  spiegazione  dello  sfruttamento  e  di  un  modo  per  abolirlo. L'empatia  con  la

sofferenza degli animali porta quindi a una riflessione teorica sul rapporto tra uomo e animale e

stimola l’impulso ad attivarsi nella lotta per la liberazione degli animali.  Ma come si manifesta in

pratica questo impulso? Esaminiamo la teoria e la pratica dell'attuale movimento di liberazione

degli animali.

II.

In poche parole e per semplificare, il movimento contemporaneo per i diritti e la liberazione degli

animali  nei  paesi  di  lingua tedesca è dominato da una corrente politico-teorica che il  filosofo

marxista Marco Maurizi definisce «antispecismo metafisico». Si compone di tre principali scuole di

pensiero: 

 Filosofia morale borghese, nella tradizione di Peter Singer, Richard Ryder, Tom Regan, Hilal

Sezgin e altri. 

 Critica  liberale  del  diritto,  il  cui  esponente  principale  è  stato  per  lungo  tempo  Gary

Francione. Autori come Will Kymlicka e Sue Donaldson si sono uniti a lui di recente. 

 Antiautoritarismo post-strutturalista social liberale ,  che si basa sul pensiero di Carol J.

Adams, Donna Haraway, Birgit Mütherich, Jacques Derrida e altri. 

La filosofia morale antispecista borghese è predominante in una serie di organizzazioni e iniziative,

come la PETA, che sollevano richieste politiche per i diritti ed il benessere degli animali e fanno

appello  ai  consumatori,  allo  stato  e  alle  istituzioni  private  per  mezzo  di  petizioni,  lobbying,

campagne, fornendo la consulenza di esperti e così via. 

I critici liberali del diritto formano una sorta di ponte teorico e politico tra filosofi morali e anti-

autoritarismo. A seconda della loro interpretazione e affinità con una qualsiasi delle due teorie

politiche, possono propendere per l'una o per l'altra. Questo spiega anche in una certa misura

l'ampio accordo nel movimento per il benessere, i diritti e la liberazione degli animali sul fatto che

i diritti degli animali sono davvero un obiettivo per cui lottare. 

L'antiautoritarismo liberale di sinistra post-strutturalista antispecista fa la sua apparizione politica

nelle  forme  della  sinistra  extraparlamentare  che  si  ispirano  rispettivamente  all'autonomia  e

14



all'anarchismo. Tale antispecismo rappresenta il nucleo dell'ala abolizionista del movimento per i

diritti e la liberazione animale.

III. 

La  filosofia  morale  borghese  antispecista  affronta  la  questione  del  perché  la  sofferenza  degli

animali è normalmente considerata diversa dalla sofferenza degli esseri umani, o, per essere più

precisi: perché tali differenze forniscono la base morale delle azioni. 

Di  conseguenza,  questa  corrente  prende  in  esame  le  comuni  giustificazioni  per  l'uccisione  e

l'utilizzo di animali, ad esempio che gli animali non “ragionano” e mancano di capacità cognitive,

che la sofferenza degli animali è diversa per natura e meno grave della sofferenza umana, e così

via. Inoltre, rivela le contraddizioni interne negli  argomenti a favore dell'uccisione e dell'uso di

animali sottolineando, per es., che non tutti gli animali mancano di abilità cognitive e che non tutti

gli esseri umani (ad ogni età, etc.) sono ugualmente in grado di svolgere attività cognitive.  Inoltre,

anche all'interno della collettività umana, le forme di sofferenza sono così diverse che difficilmente

si potrebbe parlare di una sofferenza umana in opposizione a una sofferenza animale. A seguito di

tali  incongruenze,  i  sostenitori  della  filosofia morale  antispecista  sostengono  che  non ci  sono

ragioni plausibili per fare distinzioni moralmente significative tra sofferenza umana e animale. Di

conseguenza,  si  chiedono  perché  tali  distinzioni  vengano  comunque  fatte  in  pratica.  Essi

rispondono che ciò è dovuto al fatto che la società umana è permeata dallo specismo, cioè dal

presupposto ideologico che la specie umana sia superiore. L'argomento è che, proprio come il

razzismo o il sessismo, lo specismo stabilisce confini normativi che non possono essere giustificati

e quindi manca di qualunque fondamento effettivo. Secondo Singer, lo specismo - definito come

«un pregiudizio o un atteggiamento orientato a favore degli  interessi dei membri della propria

specie e contro quelli dei membri di altre specie» - sarebbe la causa della «discriminazione» nei

confronti degli animali. 

I meriti di una tale filosofia morale sono dati dal fatto che l'ideologia specista deve confrontarsi

con le proprie pretese insostenibili.  Tuttavia, la filosofia morale borghese antispecista presenta

anch’essa numerosi  problemi.  In particolare, non chiarisce perché gli  animali  vengono sfruttati,

perché vengono trasformati in oggetti di utilizzazione economica; piuttosto, spiega come il diverso

trattamento degli animali e degli esseri umani sia legittimato e coperto nelle attuali circostanze

sociali. Questa è una distinzione importante. Pertanto, la filosofia morale borghese può dirci, per

es.,  quale  forma  di  pensiero  giustifica  che  gli  esseri  umani non vengano uccisi  nei  mattatoi  e

perché nel caso degli animali la macellazione non venga eliminata. Tuttavia non può contribuire in

modo  sostanziale  a  spiegare  l’origine  e  la  funzione  dello  sfruttamento  animale  o,  più

specificamente, spiegare il mattatoio come attività industrializzata e per quale scopo gli animali

15



vengono uccisi  al  suo interno. Invece,  riduce tutte queste domande ad azioni,  punti di  vista e

pratiche astratti e individuali, in quanto considerati isolatamente dal funzionamento della società

capitalistica. Inoltre,  tale  filosofia  morale  è  astorica.  Il  suo  oggetto  è  l'ideologia  specista  della

società borghese, qui e ora. È interessata alla storia delle relazioni uomo-animale solo in termini di

storia dell'ideologia. In sostanza, non può dirci nulla sull'origine sociale e la genesi dell'ideologia

specista. 

IV. 

La  teoria  sui  diritti animali  di  ispirazione  liberale  cerca  principalmente  di  spiegare  perché  gli

animali,  a  differenza  degli  esseri  umani,  non  godono  di  libertà  civili,  perché  sono  trattati

come oggetti e non come soggetti di diritto. La sua risposta è essenzialmente tautologica: perché

gli  animali  sono definiti dalla legge come proprietà.  Seguendo questa linea di argomentazione,

poiché gli animali sono normativamente denotati come una proprietà umana, ogni serio conflitto

di interessi tra le specie porta poi alla sconfitta delle creature non umane. Lo status degli animali

come  proprietà  prepara  quindi  la  strada  allo  sfruttamento  istituzionalizzato  degli  animali.  A

seconda della rispettiva lettura politico-scientifica, il problema è di conseguenza l'assenza di diritti

fondamentali, negativi o positivi, analoghi ai diritti umani. I sostenitori di questa teoria concludono

che  le  attuali  norme  giuridiche  si  basano  su  un  pregiudizio  morale  che  privilegia  gli esseri

umani rispetto agli animali, proprio come una volta i bianchi erano stati favoriti rispetto agli schiavi

neri.  La  teoria  (liberale)  del  diritto esclude  quindi  gli  animali  dall'essere  soggetti di  diritti per

definizione. 

La critica al factum giuridico che gli animali vengono legalmente considerati "cose" e/o "proprietà"

di persone fisiche o giuridiche non ha perso oggi la sua validità. Tuttavia, né le norme giuridiche si

spiegano da sé, né esse ovvero la teoria del diritto producono lo sfruttamento degli animali. Gli

animali non sono solo proprietà privata perché lo dice la legge o perché i giuristi presumono che lo

siano.  La  proprietà  privata  (dei  mezzi  di  produzione)  è  legge  perché  la  legge  è  l'espressione

giuridica dei  rapporti borghesi  di  produzione e di  scambio.  Nel corso della storia della lotta di

classe, la classe dominante ha degradato la natura in generale e gli animali in particolare a mezzi di

produzione  a  sua  disposizione,  ha  dato  una  base  giuridica  a  tale  gerarchia  e  l’ha  resa

universalmente applicabile. Per questo motivo, oggi  per l'uomo è lecito trattare l'animale come

sua proprietà. Le norme di legge consentono lo sfruttamento degli animali non tanto perché sono

speciste, ma perché sono borghesi.

Tuttavia,  ci  sono casi  in cui  i  teorici  dei  diritti animali  hanno contribuito a  affinare lo sguardo

analitico, nonostante le mistificazioni legalistiche e antispeciste immanenti alle loro posizioni.  In

particolare,  tra  le  conquiste  irrevocabili  della  critica  liberale  antispecista  c'è  quella  di  aver

16



evidenziato  come  lo  status  quo giuridico  consenta  uno  sfruttamento  economicamente  più

efficiente degli  animali  e  allo stesso tempo promuova la necessaria compiacenza politica della

società civile  -  in altre parole, che le norme esistenti sul  benessere degli  animali  garantiscono

piuttosto che impedire lo sfruttamento e l'oppressione degli animali. 

Pesa ancora di più, quindi, che la teoria dei diritti degli animali sia asservita alle illusioni borghesi

sullo stato e sul  diritto. I  teorici dei  diritti degli  animali  recidono la connessione tra l'economia

capitalistica da un lato, la forma borghese di stato e la sua forma giuridica dall'altro, e spacciano

quest'ultima come un quadro di riferimento positivo per una politica progressista. Certamente, è

legittimo, per quanto possibile, coinvolgere istituzioni e usare norme di legge come strumenti nella

lotta  contro  l'industria  animale. Tuttavia,  la  richiesta  di  trasformare  gli  animali  in  cittadini  o

soggetti di diritti è ideologica. Ciò è particolarmente vero in considerazione del fatto che, anche tra

gli  esseri  umani,  lo  stato  e le  leggi  non garantiscono  ma minano la  libertà,  l'uguaglianza  e la

fratellanza. 

V. 

La critica post-strutturalista antispecista del potere procede più o meno allo stesso modo della

filosofia morale borghese, ma radicalizza la considerazione etica del rapporto uomo-animali. Tratta

principalmente  di  come ‘l'animale’ sia stato  introdotto  nel  mondo  come  costrutto  sociale  e

sostiene che questo costrutto viene continuamente riprodotto attraverso,  ad es.,  pubblicazioni

religiose, letterarie o giornalistiche e quelle proprie delle scienze naturali e sociali - dalla Bibbia,

passando  per  Descartes  sino  a  Kant.  Lo  specismo,  si  sostiene  con  forza,  è  il  risultato  di  una

costruzione  dualistica  di  società  e  natura,  "il  grande  discorso  occidentale"

(Coetzee) dell'umano e dell'animale.  Inoltre,  i  sostenitori  di  questa  corrente  sottolineano  che,

mentre tutte quelle caratteristiche che erano state in qualche modo benefiche per il progresso

della civiltà umana - ragione, scienza, volontà, razionalità e così via - sono attribuite alla  società, il

lato  della natura è  identificato  con  tutto  ciò  che  è  stato  superato  e  abbandonato  in  questo

processo:  spiritualità,  pulsioni,  affettività,  magia  e  così  via.  Tale  costruzione  dualistica

continuerebbe  all'interno  del  rapporto  tra  esseri  umani  e  animali:  gli  esseri  umani  sono

rappresentati come soggetti ragionevoli e raziocinanti, che stanno al di sopra degli animali, i quali

sono rappresentati come creature irragionevoli  per natura,  soggetti alle  loro pulsioni  e  affetti.

L’uso  di  questa  argomentazione  basata  sul  dualismo  è  il  fondamento  della  critica  post-

strutturalista antispecista del potere, attraverso la quale si spiega il predominio politico degli esseri

umani sugli animali, il controllo dei primi sui secondi e l'esclusione dei secondi dalla democrazia. 

Col suo metodo analitico, l'approccio post-strutturalista antispecista differisce poco da quello delle

femministe e dagli antirazzisti antiautoritari, che analizzano le pratiche sessiste e razziste in modi

17



simili.  Secondo  questa  prospettiva,  il  sessismo  esiste  perché la  donna è  costruita  come  una

creatura  emotiva  guidata  da  sentimenti e  che  richiede  protezione,  mentre  l'uomo è  costruito

come un essere razionale, "imperturbabile", risoluto e in grado di imporsi; la radice del razzismo, a

sua volta, comporta la costruzione dell'“altro”, per esempio popoli e religioni degradati allo status

di “primitivi” in contrasto con le superiori nazioni occidentali. 

La  radicalità  di  tale  critica  antispecista  del  potere  porta  a  mostrare  il  dualismo  presente

nell'ideologia specista,  a  considerare questo dualismo uno strumento di  dominio politico ed a

rifiutare  di  spacciare la  lotta contro un'ideologia come più importante  delle  lotte contro altre

ideologie.  Per  questo  motivo,  gli  antispecisti che  seguono  queste  teorie  si  oppongono  allo

sfruttamento animale con la stessa convinzione con cui si  oppongono al sessismo, al razzismo,

all'omofobia  e  a  altri  meccanismi  sociali  di  esclusione  che  smentiscono  ogni  promessa  di

emancipazione  borghese.  Questo  è  anche  il  motivo  per  cui  la  formula  dell'«unità

dell’oppressione», nota nella sua forma attuale come intersezionalità o «liberazione totale», è così

popolare tra loro. 

In termini puramente analitici, molte osservazioni dell’antispecismo antiautoritario sono corrette.

Il  problema è  che  forniscono semplici  descrizioni  del  discorso  dominante  sul  rapporto  uomo-

animale e altre forme di oppressione, ma nessuna spiegazione del perché tale rapporto è così

com'è, e perché quanto da loro criticato è così predominante. Un antispecismo post-strutturalista

antiautoritario può chiarire il carattere del dualismo uomo-animale nell'ideologia borghese, cioè

come è presente in quanto forma ideologica di pensiero nei discorsi a cui si fa ricorso; non può,

tuttavia,  determinare l'origine o la  funzione di  questa ideologia.  Non offre alcuna spiegazione

riguardo a ciò che ha creato esattamente il dualismo ideologico uomo-animale e cosa lo media.

Ogni  volta  che  gli  antispecisti antiautoritari  alludono  a  questo  punto,  la  loro  analisi  diventa

confusa.  Per questo essa rimane fenomenologica,  in fondo puramente formale  e,  soprattutto,

idealista, poiché considera il mero pensiero (sbagliato) il motore della storia. Inoltre, l’approccio

dell’«unità dell'oppressione» confonde la questione dell'interrelazione qualitativa tra i diversi tipi

di oppressione e la loro genesi con la loro valutazione politico-normativa. In definitiva, è capace

solo di schemi tautologici di spiegazione: lo specismo nasce quindi dal discorso specista. L’analisi

storico-materialistica è per lo più un tabù. La questione della correlazione interna e funzionale tra i

rapporti di produzione borghesi e l'ideologia razzista, ad esempio, è confusa con la questione se il

capitalismo  -  in  quanto  modalità  di  oppressione  -  sia,  rispetto  al  razzismo,  normativamente

peggiore, più grave, o viceversa. Pertanto, già il tentativo di una analisi viene respinto.

VI. 

Possiamo così stabilire che sia la filosofia morale antispecista, sia la sua versione più radicalizzata,

l'antispecismo antiautoritario, così come la critica liberale del diritto non offrono spiegazioni utili

18



sulla  questione  dello  sfruttamento  degli  animali  e  del  suo  occultamento  ideologico.  Possono

descrivere l'ideologia specista e le norme legali in dettaglio, determinare parallelismi e somiglianze

con altre ideologie e norme strutturate in modo simile e anche evidenziare le loro contraddizioni

interne.  Non  possono  però  dirci  come  una  visione  ideologica  sugli  animali  o  il  loro  status  di

proprietà siano generati e perché nella società capitalistica borghese lo sfruttamento degli animali

abbia assunto la forma altamente tecnologica e industrializzata che ha attualmente. In breve: non

ci aiutano a capire perché, nell’interesse di chi e come esattamente gli animali vengano sfruttati

nella società capitalistica. 

Tali  carenze  teoriche  producono  conseguenze  immediate  per  la  prassi  politica.  Tutti e  tre  gli

approcci si occupano esclusivamente delle modalità funzionali interne al ragionamento specista. Di

conseguenza, ogni forma di sfruttamento animale appare loro come il risultato di una coscienza

specista.  Per essi,  la pratica politica diretta alla liberazione degli  animali  è primariamente una

questione di un corretto modo di pensare, di comportamenti morali e di norme legali. Secondo

queste scuole di pensiero, la cerchia di amici, il macellaio, il produttore di salsicce, il laboratorio di

sperimentazione animale e i suoi lobbisti debbono abbandonare il loro pensiero specista affinché

gli animali siano liberati. La prassi sociale è qui soprattutto una questione di coscienza sociale, che

è la somma delle coscienze di tutti i suoi individui  separati. Lo sfruttamento degli  animali  e la

liberazione degli  animali  sono ridotti a un problema filosofico,  epistemologico e nella migliore

delle ipotesi giuridico-teorico. I filosofi morali, i teorici del diritto e gli antiautoritari antispecisti

non spiegano realmente che coloro che traggono profitto dallo sfruttamento degli animali hanno

un forte interesse a perpetuare le forme attuali di sfruttamento degli animali, né spiegano perché

hanno questo interesse. 

VII.

È  proprio  qui  che  entra  in  gioco  il  marxismo.  I  primi  scritti di  Marx  ed  Engels  discutono  del

rapporto tra essere e coscienza, natura e società e anche tra esseri  umani e animali. Marx ed

Engels si chiedono in che modo forme storicamente specifiche di conoscenza e coscienza siano

correlate al modo in cui la società è organizzata - in altre parole, si interrogano su ciò che media

essere  e  coscienza.  La  loro  risposta,  grossolanamente  semplificata,  è  che  attraverso  il  lavoro

sociale, in rapporti di produzione storicamente determinati, gli esseri umani producono assieme

alla loro esistenza materiale la propria coscienza e le condizioni in base alle quali questa coscienza

può e deve cambiare. È il lavoro sociale – la trasformazione attiva delle condizioni preesistenti -

che  plasma  sia  la  natura  che  il  funzionamento  della  società,  creando  anche  le  basi  per  la

comprensione  di  entrambi.  Quindi,  secondo  Marx  ed  Engels,  dobbiamo  guardare  cos’è  che

produce  il  presunto  dualismo  tra  essere  e  coscienza,  tra  società  e  natura,  cosa  lo  media  e

19



influenza, cosa determina il rapporto intrinseco tra esseri umani, società e natura. Esso è il lavoro

sociale nella sua rispettiva forma storicamente determinata e pertanto la contraddizione tra la

società da un lato e gli animali e la natura dall'altro non si sviluppa semplicemente nella mente

delle persone. Piuttosto, il capitalismo come forma storicamente determinata di organizzazione

del lavoro sociale produce invece questa contraddizione costantemente, e all'interno del processo

di produzione capitalistico gli animali e la natura diventano letteralmente una semplice risorsa da

sfruttare.  

Questo  modo  di  intendere  il  rapporto  tra  esseri  umani,  società  e  natura  caratterizza  il

materialismo storico. È una prospettiva materialistica, perché presuppone che l'esistenza sociale

costituisca la base della coscienza; e il suo materialismo è storico, perché non considera l'esistenza

come fissa e invariabile ma la comprende come un'esistenza prodotta socialmente dagli  stessi

esseri umani. Esiste anche un materialismo astorico, dal quale Marx ed Engels si dissociarono con

forza.  Il  rapporto  tra  essere  e  coscienza  non  è,  dunque,  deterministico  e  schematico.  Come

sottolinea Engels: «La situazione economica è la base, ma i diversi momenti della soprastruttura –

le forme politiche della  lotta di  classe e i  suoi  risultati,  le costituzioni  promulgate  dalla  classe

vittoriosa dopo aver vinto la battaglia, ecc., le forme giuridiche, e persino i riflessi di tutte queste

lotte reali nel cervello di coloro che vi partecipano, le teorie politiche, giuridiche, filosofiche, le

concezioni religiose e la loro evoluzione ulteriore sino a costituire un sistema di dogmi – esercitano

pure la loro influenza sul corso delle lotte storiche e in molti casi ne determinano la forma in modo

preponderante. Vi è azione e reazione reciproca di tutti questi fattori, ed è attraverso di essi che il

movimento  economico  finisce  per  affermarsi  come  elemento  necessario  in  mezzo  alla  massa

infinita di cose accidentali». 

VIII.

Se vogliamo spiegare,  criticare e abolire lo sfruttamento degli  animali,  piuttosto che occuparci

esclusivamente  del  modo  in  cui  viene  legittimato,  dobbiamo  affidarci  agli  strumenti del

materialismo storico. 

In  uno  dei  loro  testi più  importanti a  questo  riguardo,  L'ideologia  tedesca,  Marx  ed  Engels

mostrano come gli esseri umani, passo dopo passo, si siano separati dalla natura reprimendo la

natura sia interna che esterna, come abbiano imparato a usare e soggiogare la natura e come in

tal  modo gli  uomini  abbiano prodotto la distinzione tra la natura e la società stessa.  Secondo

questa  analisi,  gli  esseri  umani  si  sono trasformati e  addomesticati imparando  a  dominare  la

natura esterna e la loro natura interna attraverso il lavoro. Marx ed Engels sottolineano che gli

esseri  umani  erano originariamente animali  e  che lo rimangono ancora.  Tuttavia,  attraverso il

lavoro sociale, attraverso lo sviluppo sociale della produzione e della distribuzione e attraverso la

20



loro evoluzione storica,  gli  esseri  umani si  sono gradualmente differenziati dagli  animali.  Nelle

parole di Marx ed Engels: «Si possono distinguere gli uomini dagli animali per la coscienza, per la

religione, per tutto ciò che si  vuole; ma essi  cominciarono a distinguersi  dagli  animali  allorché

cominciarono a  produrre i loro mezzi di sussistenza, un progresso che è condizionato dalla loro

organizzazione fisica. Producendo i loro mezzi di sussistenza, gli uomini producono indirettamente

la loro stessa vita materiale».  Allo stesso tempo, non verrebbe in mente a Marx ed Engels di

«contestare la capacità agli animali di agire secondo un piano, premeditatamente», come scrive

Engels nella Dialettica della natura, «ma nessuna preordinata azione di nessun animale è riuscita a

imprimere sulla terra il sigillo della sua volontà». Gli esseri umani, quindi, creature naturali, che

devono soddisfare bisogni  naturali  come mangiare,  bere e così  via,  non differiscono in misura

sostanziale ma in senso graduale dagli animali, e questa graduale differenza è il risultato della loro

propria prassi sociale politico-economica.

IX.

Pertanto, il materialismo storico fornisce un approccio fruttuoso per spiegare la storia e lo sviluppo

dei rapporti tra uomo e animale. Essi sono il risultato di un processo di civilizzazione in cui gli esseri

umani si sono separati dalla natura attraverso il lavoro sociale differenziandosi dagli animali non-

umani. Diversamente dall'antispecismo post-strutturalista, ad esempio, il materialismo storico non

solo può descrivere il dualismo tra esseri umani e animali, ma anche spiegarlo. Può identificare il

lavoro sociale come l'elemento attraverso il quale questo dualismo è costantemente riprodotto

nella pratica. Ne consegue che la percezione ideologica degli animali non è un semplice elemento

immaginario, ma è anche vera, in quanto possiede un reale fondamento materiale. Il  pensiero

specista sugli  animali  quindi non è la base dello sfruttamento animale,  ma piuttosto il  riflesso

ideologico di  quest'ultimo. Marco Maurizi  arriva al  cuore della questione quando scrive:  «Non

sfruttiamo  gli  animali  perché  li  riteniamo  inferiori,  piuttosto  riteniamo  che  gli  animali  siano

inferiori perché li sfruttiamo». Da ciò segue anche che dobbiamo definire le forme storicamente

determinate  in  cui  è  organizzato  questo  rapporto.  Dopo  tutto,  non  c'è  un  lavoro

sociale universale che guida il processo di civilizzazione, ma sempre solo lavoro sociale in forme di

organizzazione storicamente determinate. 

X. 

Non sono solo i rapporti politico-economici della società capitalistica odierna che hanno prodotto

classi  che si  confrontano in  modo antagonistico,  ma anche quelli  precedenti. Il  conflitto tra le

classi,  che  risulta  dai  loro  interessi  opposti,  rimane  ancora  oggi  il  motore  della  storia. Perciò

21



il Manifesto  del  Partito  Comunista afferma:  «La  storia  di  ogni  società  esistita  fino  a  questo

momento, è storia di lotte di classi». 

Dentro la società di classe borghese-capitalista contemporanea, l'organizzazione del lavoro sociale

poggia fondamentalmente su due rapporti sociali: l'organizzazione del lavoro attraverso il mercato

- il lavoro è una merce - e i rapporti di classe: lavoratori e capitalisti si confrontano nel processo di

produzione.  I  capitalisti possiedono i  mezzi  di  produzione (o  il  capitale  necessario  per  la  loro

acquisizione), quindi acquistano strumenti di lavoro, oggetti di lavoro e forza-lavoro (quest'ultima

offerta dai  lavoratori  salariati che non hanno altro da vendere) e li  impiegano nel  processo di

produzione. Il prodotto assume la forma di merce, che viene venduta per ottenere un profitto.

Tuttavia,  questo  profitto,  la  cui  accumulazione  è  la  ragione  e  lo  scopo  della  produzione

capitalistica, non cade semplicemente dal cielo. Si può ottenere solo sfruttando i lavoratori, i quali

lavorano oltre il punto in cui hanno prodotto un valore equivalente al loro salario. Essi producono

così un surplus che non è a loro disposizione ma a disposizione dei capitalisti. I capitalisti, scrive

Marx nel terzo volume di  Capitale, «costituiscono una vera massoneria nei confronti della classe

operaia». 

Pertanto,  dato che ci  sono sia sfruttatori  che sfruttati nella società capitalistica,  non è l'intera

specie umana che sfrutta gli animali. Invece, lo sfruttamento degli animali e dei lavoratori salariati

avviene prima di tutto seguendo gli interessi e sotto la direzione della classe dominate. Certo, lo

sfruttamento degli animali e lo sfruttamento dei lavoratori salariati differiscono qualitativamente,

e questi ultimi non agiscono necessariamente in solidarietà con gli animali per il fatto di essere

anch'essi  oppressi  e  sfruttati.  I  lavoratori  nei  mattatoi  uccidono  gli  animali.  Ma  i  rapporti di

produzione capitalistici non si basano solo su un antagonismo tra i capitalisti e la classe operaia,

ma anche tra la classe dominante, la natura e gli  animali.  Ciò conduce allo sfruttamento degli

animali organizzato a livello industriale allo scopo di trarne grandi profitti. Di conseguenza, come

scrive Marx, «La visione della natura che si ottiene sotto il dominio della proprietà privata e del

denaro è un vero disprezzo e un pratico degrado della natura», ed essa comprende ovviamente gli

animali.  Per  rispondere  alla  domanda  sul  perché  non  solo  i  lavoratori  sono  sfruttati sotto  il

capitalismo ma anche  gli  animali  -  sebbene in  un modo qualitativamente diverso -  si  devono

esaminare la posizione e la funzione ereditate dagli animali in questa forma di organizzazione del

lavoro sociale, e quindi la specifica forma capitalistica dello sfruttamento animale. 

XI. 

Gli animali non prendono parte immediatamente ai rapporti sociali caratteristici del capitalismo

come individui attivi; non acquistano né vendono nulla sul mercato, nemmeno il loro lavoro. In

cambio  del  loro  dispendio  di  lavoro  nel  processo  di  produzione  non  ricevono  un  salario.  Di

22



conseguenza, gli animali non producono plusvalore e non fanno parte della classe operaia. Il loro

sfruttamento corrisponde a quello che Marx descrive come sfruttamento della natura: in virtù dei

diritti di  proprietà  borghesi  e  del  potere  economico a  loro  disposizione,  i  capitalisti traggono

profitto dal  rovinoso trattamento degli  animali  e  della  natura.  Questo non è sfruttamento nel

senso  della  teoria  del  valore-lavoro.  Ma  Marx  non  limita  la  nozione  di  sfruttamento  alla

produzione di  plusvalore,  e certamente dall'osservazione che anche gli  schiavi  non producono

plusvalore non conclude che essi non vengano sfruttati. 

Non  potendo  gli  animali  resistere  in  modo  organizzato,  ci  si  appropria  di  loro  come  di  altri

materiali  naturali,  allo  scopo  di  renderli  mezzi  di  produzione  liberamente  disponibili,  cioè

strumenti di lavoro (come se fossero macchine per la produzione di uova, latte, carne e così via) e

oggetti di lavoro (cuoio, carne per ulteriori lavorazioni e così via). I lavoratori salariati eseguono

nella pratica questa appropriazione spesso violenta. Realizzano, sotto il comando del capitale, la

produzione di plusvalore, che nell'industria animale comprende l'uccisione e la mungitura, nonché

la pratica della vivisezione e cose simili. I prodotti che derivano dall’impiego degli animali o che si

identificano con loro stessi vengono ulteriormente trasformati da lavoratori salariati e sono infine

venduti come  merci.  La  produzione  di  profitti quindi  non  si  basa  solo  sullo  sfruttamento  dei

lavoratori salariati, ma anche su quello degli animali in particolare e della natura in generale. Allo

scopo di massimizzare i profitti realizzati attraverso lo sfruttamento degli animali, i  capitalisti si

sforzano di  integrare  gli  animali  nel  processo di  produzione nel  modo più efficiente possibile.

Efficiente significa anche astraendo dalle loro qualità, tra cui la capacità di soffrire.

XII.

Da tutto ciò segue per noi che solo un antispecismo storico e materialista si dimostra in grado di

spiegare e analizzare in modo completo i rapporti uomo-animale, che a un esame più attento si

rivelano oggi come rapporti di sfruttamento e dominio tra il capitale da un lato e il proletariato, gli

animali e la natura dall'altro. Un antispecismo storico e materialista apre nuove prospettive per

l'analisi e la critica della società di classe borghese, e individua aree in cui l'ordine capitalistico si

rivela vulnerabile, sulle quali è necessario far leva per liberare gli animali dallo sfruttamento.

Non  si  può  concludere,  infatti,  in  base  a  una  critica  dell'economia  politica,  che  gli  animali

sarebbero automaticamente liberati all'interno di una società socialista o comunista. Tuttavia, la

lotta contro il dominio del capitale e il suo processo di espropriazione sono presupposti necessari

per consentire alle persone di prendere collettivamente la decisione: liberiamo gli animali!

Finché  persisteranno  i  rapporti di  produzione  capitalistici  e  con  essi  il  controllo  della  classe

dominante su ciò che viene prodotto, nonché il come e con quali mezzi, il capitale si approprierà

23



della natura e incorporerà tutto nel processo di valorizzazione dal quale non ci si può salvare ed al

quale non ci si può opporre.  

PERCHE’ IL MARXISMO DEVE ESSERE ANTISPECISTA

24



XIII.

Per i marxisti, molto di ciò che è stato detto finora non è nuovo. Il materialismo storico e la critica

marxiana dell'economia politica sono dopo tutto il principio guida delle loro analisi economiche e

politiche. Potrebbero quindi alzare le spalle e dire ai fautori della liberazione animale: ben detto!

Ora smettetela con il moralismo e iniziate a combattere il capitalismo con noi. E avrebbero buone

ragioni.

Pensiamo, tuttavia, che se si prende sul serio il materialismo storico, si deve riconoscere che gli

esseri umani e gli animali non hanno solo una storia condivisa; le classi e gli animali oppressi e

sfruttati hanno,  soprattutto,  lo  stesso  nemico,  che  trae  profitto  dal  loro  sfruttamento,  è

responsabile  del  loro  sfruttamento,  mentre,  nel  contempo,  organizza  in  modi  diversi  la  loro

oppressione: ossia, la classe dominante. Inoltre, i marxisti devono riconoscere che, a causa dei suoi

dannosi effetti sociali  ed ecologici, l'attuale portata della produzione animale è oggettivamente

irrazionale e ostacola il progresso sociale. 

XIV. 

L'attuale livello di sviluppo delle forze produttive non ci consente solo di pensare di risolvere la

sofferenza degli animali socialmente   prodotta e di porre la questione di includerli nella lotta per

la liberazione. Uno sguardo all’emissione di carbonio dell'industria della carne o al suo consumo

irragionevole di risorse naturali  evidenzia anche l'urgente necessità di sviluppare una posizione

marxista  sul  rapporto  sociale  con  gli  animali.  La  contraddizione  tra  capitalismo  e  natura  ha

raggiunto  oggi  una  scala  che  minaccia  la  sopravvivenza  della  specie  umana,  alla  quale  la

produzione industrializzata di carne fornisce un contributo significativo. 

Oggi  lo sfruttamento degli  animali non è solo oggettivamente non necessario, ma irrazionale e

contrario al progresso sociale. Provoca un consumo eccessivo e sempre crescente di risorse come

l'acqua e la soia, che sono impiegate nella produzione di carne, latte e uova, e che non sono affatto

distribuite razionalmente. I danni ecologici causati dall'abbattimento delle foreste pluviali,  dalla

monocoltura o dall'inquinamento dell'acqua sono già parzialmente irreversibili. Pertanto, chi crede

di poter ignorare il problema della produzione di carne o addirittura di poterla trasporre in un

contesto socialista è vittima dall'immagine ingenua e romanticizzata della produzione alimentare

industrializzata  che  le  lobby  del  capitale  stanno  promuovendo.  La  conversione  dell'industria

alimentare  e della  carne in una produzione ecologicamente sostenibile,  vegana e socialmente

pianificata, al contrario, sarebbe una richiesta socialista tempestiva. 

25



È noto che l'utilizzo e il consumo di animali giocano un ruolo importante nella storia della civiltà

umana. Ciò, tuttavia, non ne giustifica la prosecuzione fino ai giorni nostri: lo sviluppo odierno

delle forze produttive non solo consente una partecipazione empatica alla sofferenza degli animali,

ma rende anche possibile e necessario ristrutturare di conseguenza i rapporti di produzione. Le

tesi qui sviluppate dovrebbero dimostrare che i marxisti non hanno ragioni plausibili per non farlo.

 Il fatto che il potenziale tecnologico del capitalismo consenta il progresso storico non dovrebbe

nascondere  il  fatto  che  questo  potenziale  consente  anche  un’ampia  distruzione:  contiene  la

possibilità  di  una  liberazione  e  allo  stesso  tempo  di  una  totale  reificazione,  disprezzo  e

annientamento della vita. Se le moderne forze produttive non saranno più forze distruttive ma

mezzi per favorire il progresso e il benessere, coloro che puntano a ciò devono unire le forze  per

cambiare i rapporti sociali, in modo che le forze produttive non siano più dispiegate per il profitto

di  pochi,  ma  piuttosto  sviluppate  e  applicate  a  beneficio  di  tutti. Questo  è  il  motivo  per  cui

sosteniamo che i marxisti e i fautori della liberazione animale dovrebbero unire le forze nella loro

lotta  per  un  progetto  rivoluzionario  e  autenticamente  civilizzatore:  la  liberazione  degli  esseri

umani, degli animali e della natura.

XV.

In contrasto con le concezioni idealistiche della storia, i materialisti storici presumono che non le

idee,  ma la lotta di  classe sia  il  motore della storia  umana.  Questa lotta si  basa sul  fatto che

all'interno delle società di classe gli interessi delle classi che si oppongono in modo antagonistico

non  possono  mai  essere  conciliati -  l'antagonismo  può  semplicemente  essere  mascherato,  o,

piuttosto, essere soppresso per mezzo di meccanismi ideologici (religione, politica, norme di legge

etc.). La classe dominante si preoccupa di assicurare tutto ciò, ad esempio imponendo le proprie

idee come fossero le idee dominanti. 

Così  come  esistono  differenze  qualitative  nelle  funzioni  che  gli  animali  e  i  lavoratori  salariati

svolgono nel processo di produzione e nel processo del loro sfruttamento, anche il ruolo che gli

animali ereditano nella lotta contro la classe dominante è diverso da quello dei lavoratori salariati.

I  lavoratori  salariati possono organizzarsi  per difendersi,  pianificare scioperi  e  manifestazioni  o

pensare a una società liberata. Soprattutto, però, a differenza degli animali, possono analizzare le

condizioni sociali in cui vengono sfruttati e dominati e, di conseguenza, progettare misure concrete

per organizzare la propria liberazione. Per questa ragione la classe operaia può essere soggetto

della propria liberazione. Gli animali, al contrario, possono essere solo oggetti di liberazione. 

Quando  si  tratta  della  questione  della  liberazione  degli  animali,  i  marxisti tradizionali  spesso

sollevano questa differenza tra lavoratori salariati e animali. Sostengono che nessuna necessità

26



storica per la liberazione degli animali può essere dedotta da una accurata analisi sociale. Questo è

corretto:  quando  si  tratta  della  sua  attuazione,  la  liberazione  animale  è  essenzialmente  una

questione  politico-economica;  la  sua  necessità  non  può  essere  derivata  immediatamente  da

un'analisi  del  capitale.  Ma  su  questo  punto  non  c'è  una  significativa  differenza  rispetto

all'abolizione  della  schiavitù  salariale.  Infatti dall'analisi  dei  rapporti capitalistici  e  dalla

determinazione che la lotta di classe è la forza trainante della storia non si può altresì dedurre una

lotta di  classe organizzata  dal  basso.  Anch'essa  si  dà solo se  i  lavoratori  salariati prendono la

decisione politica di compierla. 

I marxisti rivoluzionari non analizzano solo il modo di produzione moderno. Prendono anche la

decisione politica di lottare contro la loro sottomissione al capitale in base alle loro esperienze, alle

loro sofferenze, alla coscienza che hanno dello sfruttamento capitalistico e alla conoscenza delle

«condizioni materiali, che sole possono costituire la base reale di una forma superiore di società,

una società in cui il principio fondamentale sia il pieno e libero sviluppo di ogni individuo», scrive

Marx. 

Chi ha assunto che la liberazione sia (del tutto) necessaria per porre fine alla sofferenza e allo

sfruttamento socialmente prodotti, non ha motivo -se non ideologico- di escludere gli animali da

questa impresa. L'analisi dei rapporti capitalistici come rapporti di sfruttamento e dominio nella

società odierna mostra che la produzione di profitti capitalistici non si basa esclusivamente sullo

sfruttamento dei lavoratori salariati, ma anche sullo sfruttamento degli animali (e della natura in

generale). La  produzione  capitalistica,  in  cui  l'interazione tra  società  e  natura  è  organizzata  in

modo da massimizzare i profitti, mina simultaneamente le fonti originarie di ogni ricchezza: «la

terra e l'operaio» (Marx). Una lotta senza compromessi per l'abolizione dei rapporti di produzione

capitalistici deve quindi includere la lotta per la liberazione degli animali e della natura.

XVI.

Se dunque è stata presa la decisione di lottare per la liberazione, non c'è motivo di intraprendere

da una parte una lotta per porre fine alla sofferenza socialmente prodotta e dall'altra di escludere

gli  animali  da questo obiettivo (nella concezione di  alcuni marxisti ciò dovrebbe continuare ad

accadere  perfino  nel  comunismo).  Infatti,  nonostante  tutte  le  differenze  qualitative  nello

sfruttamento dei lavoratori salariati e degli animali, sia gli uomini che gli animali hanno la capacità

di soffrire, anche se ciò assume costantemente forme diverse. Sarebbe inconsistente e il prodotto

di una falsa coscienza stabilire una distinzione chiara e assoluta tra esseri umani e animali per

quanto riguarda questa capacità, cosa che è rimasta il loro tratto comune nonostante le graduali

differenze che si sono sviluppate in un ambito storico-sociale. 

27



A questo punto, molti compagni marxisti obiettano dicendo che tutto il discorso sulla sofferenza è

moralismo  e  che  la  morale  non  può  fornire  le  basi  per  una  politica  anticapitalista  cosciente.

Dopotutto, non si può combattere la borghesia con l’empatia o con appelli alla compassione, ma

con un'organizzazione e una linea politica deliberata sviluppate sulla base di un'analisi concreta

della situazione concreta. E questo è corretto, ma anche così fanno due errori: valutano male il

significato storico e materialista della sofferenza e confondono l’esistenza genuina di una moralità

con il moralismo borghese. 

La sofferenza di cui stiamo parlando qui non è una categoria idealistica, ma storico-materialista.

Non è  un tipo di  sofferenza come il  mal  d'amore  o il  mal  di  denti,  ma una sofferenza che è

necessariamente radicata nell'organizzazione della società, nei suoi rapporti di produzione, e di

conseguenza può e deve essere alleviata e potenzialmente abolita. La volontà di fare tutto ciò è

motore  essenziale  della  lotta  e  della  solidarietà  di  classe  e  parte  integrante  dello  spirito  del

materialismo storico. Trascurare la sofferenza nella teoria marxista significa di conseguenza negare

un suo elemento fondante.

Anche la politica, intesa nel miglior senso marxiano, è inizialmente motivata dalla morale, per il

semplice motivo che, come abbiamo dimostrato, la sofferenza prodotta dallo sfruttamento e dalla

schiavitù (salariale) è un catalizzatore nella ricerca di una possibile abolizione del capitalismo. La

consapevolezza  che  la  produzione  di  sfruttamento,  oppressione,  imperialismo  e  cose  simili  è

inerente  al  capitalismo,  o,  in  altre  parole,  che  esso  genera  condizioni  di  sofferenza,  induce  i

marxisti ad  analizzare  e  criticare  la  società  e,  su  questa  base,  a  fare  una politica  a  carattere

rivoluzionario. 

Possiamo quindi sostenere che anche i marxisti sono guidati da un impulso morale, essenziale nel

decidere di diventare politicamente attivi e nel promuovere appelli politici. Eppure non si fermano

qui.  Piuttosto,  sono  consapevoli  dei  limiti politici  ed  economici  dell'empatia  e  fanno

dell'esperienza  della  sofferenza  il  punto  di  partenza  di  un'analisi  storico-materialistica  della

società.  In  tal  modo,  derivano  la  necessità  politica  di  organizzarsi  non  esclusivamente

dall'esperienza  collettiva  di  sofferenza  degli  sfruttati,  ma  dalla  comprensione  della  posizione

oggettiva che i lavoratori salariati occupano nel tessuto sociale, e di quali possibilità si danno per

una lotta di classe dal basso.

In ciò consiste la differenza tra moralità e moralismo: la morale rivoluzionaria comprende che una

«morale veramente umana che sta al di sopra degli antagonismi di classe e al di sopra di ogni loro

ricordo diventa possibile solo in una fase della società che non solo ha superato gli antagonismi di

classe, ma li ha persino dimenticati nella vita pratica» (Engels).

28



XVII.

Finché l'antagonismo di classe non sarà superato, persisterà anche l'alienazione dei lavoratori dal

prodotto  del  loro  lavoro,  da  se  stessi,  dal  processo  sociale  di  produzione  e  dalla

natura. Nell'industria  animale,  tale  alienazione  deve  essere  estrema  di  modo  che  i  lavoratori

salariati siano in grado di far del male a creature capaci di soffrire nel processo di produzione, di

lavorarle  industrialmente,  cioè  di  ucciderle. Nel  quadro  dello  sfruttamento  capitalistico  degli

animali, perdiamo la consapevolezza di avere un elemento essenziale in comune con loro: che

anche noi  possediamo un corpo tormentabile  e che in ultima analisi  essere un essere umano

significa anche essere un animale. La soppressione della natura interiore degli esseri umani è sia

una condizione che una conseguenza del modo capitalistico di organizzare il lavoro sociale.

XVIII.

Quando si tiene conto di tutto ciò, dobbiamo anche concludere che la stessa indignazione che

sperimentiamo di fronte alla brutalità del capitalismo e che ci spinge a un'analisi marxista della

società e alla resistenza è la stessa che sperimentano i fautori della liberazione animale di fronte

alla sofferenza degli animali. Il nemico degli animali - il capitale - è anche il nemico degli esseri

umani. Se si è marxisti, se si è anticapitalisti, si deve trasformare questo impulso di solidarietà in

principio motore della propria vita, e comprendere e riconoscere che la posizione oggettiva degli

animali all'interno del processo di produzione capitalistico è che fanno parte di quelle creature

oppresse  a  spese  delle  quali  la  classe  dirigente  accumula  ricchezza.  La  lotta  di  classe  per  la

liberazione degli animali è la lotta per la liberazione del proletariato.

29



30


	18 Theses on Marxism and Animal Liberation
	A cura di un gruppo di compagni ecosocialisti/antispecisti e della Redazione di Antropocene.org Per la traduzione, eseguita sulla versione inglese, si ringraziano Vincenzo Riccio e Giuseppe Sottile
	Per la revisione dall'originale tedesco si ringrazia Angelo Marconcini
	Per contatti scrivere a: marxismoliberazioneanimale@gmail.com
	Link versione originale tedesca (2017)
	http://www.assoziation-daemmerung.de/wp-content/uploads/2017/01/MuTb-TP_Broschuere_HP.pdf
	Introduzione a "18 Tesi su marxismo e liberazione animale"

